

## عضو هيئة التدريس بجامعة الأزهر

- 📽 مدرس التفسير وعلوم القرآن بكلية أصول الدين جامعة الأزهر بمصر
- الأزهر على درجة (الماجستير) في أصول الدين قسم التفسير وعلوم القرآن، من جامعة الأزهر بأطروحته: درء إيهام التعارض بين آيات القرآن الكريم .
- الأزهر على درجة (الدكتوراه) في أصول الدين قسم التفسير وعلوم القرآن، من جامعة الأزهر بأطروحته: البحوث القرآنية في تراث ابن حزم الأندلسي جمع ودراسة ونقد .

#### النتاج العلمي:

- سبق الغايات في نسق الآيات للعلامة أشرف على التهانوي تحقيق ودراسة
  - 📽 فرائد القرآن صفحات من التدبر في آيات الذكر الحكيم
    - 🤲 مسألة عموم المشترك وموقف المفسرين منها
    - الإلحاد العلماني في آيات القرآن الكريم دراسة نقدية

البريد الإلكتروني: alazhary.osama@gmail.com







#### مستخلص البحث

يأتي هذا البحث ليحاول تقديم إجابة محددة لهذا السؤال الكبير «كيف نتدبر القرآن؟» ويسعى بمنهج استنباطي، وعبر النظر في تراثنا التدبري إلى أن يستنبط الأسلوب والطريقة، ويتلمس المنهج والوسيلة، بما يمكن من الإضافة إلى ما تركه الآباء والبناء عليه، في عملية مستمرة من الإنتاج والإبداع في تدبر القرآن الكريم.

إن الهدف من هذا البحث ليتمثل في إبراز أساليب محددة للتدبر تيسر على قارئ القرآن ودارسه المهمة، وتساعد العامة والخاصة في عملية «تثوير القرآن» لاستخراج علومه وحكمته التي لا تنفد. وقد بدأ البحث بتجلية مفهوم التدبر وتخليصه مما يقاربه من مفاهيم كالتفسير، والتذكر، والتفكر، والاستنباط، ونحوها، ثم بين أهمية التدبر، وحكمه، وشروطه، وأنواعه، وفوائده ومفاتيحه، وموانعه، باختصار، ثم توسع نوعا ما في ذكر ما يراه يمثل أساليب منهجية في تدبر القرآن الكريم، وختم بذكر أشهر الأخطاء المنهجية التي تقع في عملية التدبر.

الكلمات المفتاحية: القرآن - التدبر - الاستنباط.

.....







# المقترمي

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله.. وبعد

فقد انتشرت في السنوات الأخيرة دعوات محمودة لإحياء فريضة تدبر القرآن الكريم، ولاقت بحمد الله قبولًا طيبًا لدى الخاصة من أهل القرآن، والعامة من المسلمين على سواء. وفي وقت قصير تحركت الهمم، واشتعل الحماس لإعادة التواصل من جديد مع القرآن الكريم، وبُذلت جهود في جانبين مهمين من هذا الموضوع:

الأول: تأصيل علم التدبر القرآني.

والثاني: تطبيقات التدبر القرآني.

وفي الجانب التطبيقي يمكن للمتابع رصد منهجين أيضا(١):

أولهما: منهج جمع التراث التَدَبُّري المُتَفرِّق في مصادر التفسير وغيرها من كتب العقائد والتزكية والتراجم...إلخ.

ثانيهما: منهج الإنتاج والإبداع في تدبر القرآن الكريم.

ومع تداخل المنهجين في كثير من الأعمال، فقد ظلت الغلبة دائمًا للمنهج الأول -أعني منهج جمع ونقل التراث التدبري عن السابقين الأولين

<sup>(</sup>۱) المنهج في اللغة: الطريق الواضح، وفي الاصطلاح: الطريق المؤدي إلى الكشف عن الحقيقة في العلوم، بوساطة طائفة من القواعد العامة التي تهيمن على سير العقل، وتحديد عملياته، حتى يصل إلى نتيجة معلومة، انظر: مختار الصحاح - نهج، (ص: ٣٢٠)، والبحث العلمي أساسياته النظرية وممارسته العملية لرجاء وحيد (ص: ١٢٩).



من الربانيين العلماء-، وهذا أمر طبيعي؛ إذ كان الجهد فيه يسيرًا والثمرة عظيمة. ففي منهج الجمع لا يحتاج الباحث إلى شيء أكثر من الصبر على القراءة لجرد الكتب، مع بعض الذكاء في اختيار المصادر الأغنى بمادة تدبرية. فما يكاد يخطو خطوات حتى تنثال(۱) عليه الدُرَر من كل جانب. ولكن يبقى هذا العمل مجرد عملية استيراد، تأخذ من إبداع الآخرين وجهودهم مُنتَجًا جاهزًا، دون أن تحاول بذل الجهد لإبداع مُنتجِها الخاص في التدبر القرآني.

ولمّا كان الاستيراد دائمًا أيسر من الإنتاج، وقطف الثمر أحلى من غرس الشجر، فقد قلّ السائرون على الطريقة الثانية، أعنى طريق الإنتاج والإبداع بما يحتاجه من تكاليف، وساعد على ذلك أسباب؛ منها غياب المنهجية العلمية لعملية التدبر القرآني، وهو ما ظل يثير هذا السؤال المباشر والمتكرر دائمًا «كيف نتدبر القرآن؟». إننا نملك تراثًا رائعًا من التدبر، وهدفنا ليس مجرد نقل التدبر؛ بل إنتاجه. هدفنا ليس قطف الثمرة، بل غرس شجرة طيبة تؤتي أُكلها كل حين بإذن ربها.

ومن هنا يأتي هذا البحث ليحاول تقديم إجابة محددة لهذا السؤال الكبير «كيف نتدبر القرآن؟».

ومن العبث في البحث عن كيفية التدبر أن نبدأ من الصفر، كيف ونحن نمتلك تراثًا فريدًا تركه لنا العلماء والربانيون، عبر خمسة عشر قرنًا من الزمان. لذا كان علينا أن ننظر في هذا التراث لنكتشف الأسلوب والطريقة، ونعرف

<sup>(</sup>۱) تقول العرب: انثال عليه القول: إذا تتابع وكثر فلم يدر بأيه يبدأ. انظر: المحكم لابن سيده (۱۰/ ۲۱۲).





المنهج والوسيلة، بما يمكننا من الإضافة إليه والبناء عليه، في عملية مستمرة من الإنتاج والإبداع في تدبر القرآن الكريم.

#### 🕸 أسباب اختيار البحث:

- الرغبة في كتابة بحث قرآني ينفع الله به العامة والخاصة من المسلمين،
   ولا يقتصر نفعه على المتخصصين من أهل العلم.
- ٢. الرغبة في استخلاص أساليب العلماء في تدبر القرآن، لاستثمارها في مواصلة رحلة التَّفَهُم لكتاب الله واستنباط فوائده.
- ٣. كثرة الانحرافات المنهجية في فهم القرآن وتدبره، وهو ما دفع الباحث إلى محاولة ضبط عملية التدبر القرآني وتنقيتها من الشوائب.
- ٤. تلبية رغبة بعض طلبة العلم النابهين في وضع أساليب منهجية تيسر
   لهم تدبر القرآن، وتعصمهم من الخطأ في فهمه.

#### 😩 هدف البحث:

إن الهدف من إبراز هذه الأساليب هو تيسير مهمة التدبر على قارئ القرآن ودارسه، ومساعدة العامة والخاصة في عملية «تثوير القرآن»(١)

<sup>(</sup>۱) أخذت هذا التعبير من قول ابن مسعود رَضَلَيْكُ عَنْهُ: «من أراد علم الأولين والآخرين فليثور القرآن!»، وفي لفظ عنه أيضا:» أثيروا القرآن فإن فيه خبر الأولين والآخرين»، والمراد بتثوير القرآن: البحث فيه، والتفتيش عن معانيه، لاستخراج حكمه وأحكامه. يقال: ثوَّر الأمرَ تثويرا: بحثه. وثوَّر القرآن: بحث عن معانيه وعن علمه، قال شَمِر: تثوير القرآن: قراءته، ومفاتشة العلماء به في تفسيره ومعانيه. وقيل: هو أن يُنقّر عنه، ويفكر في معانيه وتفسيره. انظر: تهذيب اللغة - (ث و ر)، (١٥/ ٨٠٠)، واجاء علوم الدين (١/ ٢٨٣)، وتاج العروس - (ث و ر)، (١٠/ ٣٤٣).



لاستخراج علومه وحكمته التي لا تَنْفَد، فإن إعجابنا بروائع الوقفات التدبرية التي نجدها لدى السلف والأئمة ينبغي أن يُحَرِّك هِمَمَنا لاكتشاف الطريقة التي انتهجوها، والأساليب التي استعملوها للخروج بهذه الثمرة الطيبة لِنَنْسِجَ على مِنوالهم ونحذو حَذْوهم في تفهُّم كتاب الله تعالى.

### 🗯 منهج البحث:

يعتمد الباحث في بحثه هذا «المنهج الاستقرائي» الذي يتمثل في دراسة جهود العلماء في تدبر القرآن الكريم، بهدف معرفة الأساليب المنهجية التي استعملوها، والطرق العلمية التي سلكوا عليها في عملية التدبر.

#### 🗯 خطة البحث:

يتضمن هذا البحث مقدمة، وثلاثة مباحث، وخاتمة، كالتالي:

المقدمة: وتتضمن أهمية البحث، وأسباب اختياره، وخطته، ومنهجه.

المبحث الأول: التدبر: مفهومه، ومبادئه.

المبحث الثاني: أساليب منهجية في تدبر القرآن الكريم.

المبحث الثالث: أخطاء منهجية في عملية التدبر.

الخاتمة: وتتضمن أهم النتائج والتوصيات.

هذا، وأسأل الله الكريم أن يرزقنا حسن الفهم وحسن العمل، وأن يتقبل منا القليل، ويعفو عن الكثير، وأن يدخلنا برحمته في عباده الصالحين.





# المبحث الأول: التدبر: مفهومه، ومبادئه.

في هذا المبحث نتناول بإذن الله تعالى الحديث عن التدبر لنبين مفهومه، وأهميته، وحكمه، وشروطه، وأنواعه، وأهم فوائده، ومفاتيحه، ثم نختم بموانعه.

# 🖏 تعريف التدبُّرُ:

التدبر في اللغة: هو التفكر، والتفهم، والنظر في عواقب الأمور، وما تؤول إليه (۱)، ولا يختلف مفهومه عند المفسرين عن مدلوله في اللغة، وعباراتهم في تفسير معناه متقاربة، وأوضحها عبارة الزمخشري حيث يقول: تدبيّر الأمر: تأمّله، والنظر في أَذْبَاره، وما يؤول إليه في عاقبته ومُنتهاه، ثم استعمل في كل تأمل؛ فمعنى تدبر القرآن: تأمل معانيه، وتَبَصّر ما فيه (۲)، زاد الشهاب الخفاجي: سواء كان نظرًا في حقيقة الشيء وأجزائه، أو سوابقه وأسبابه، أو لوَاحقه وأَعْقَابه (۲).

والتدبر بهذا يعني شيئًا غير تفسير ظواهر الآيات وشرح معناها؛ بل هو نوع من «التأمل الذي يؤدي إلى معرفة ما يَدْبُر ظاهرها من التأويلات الصحيحة

<sup>(</sup>١) انظر: تهذيب اللغة (١٤/ ٨٠)، وأساس البلاغة (١/ ٢٧٨)، و تاج العروس (١١/ ٢٦٦).

<sup>(</sup>٢) الكشاف للزمخشري (١/ ٥٤٠).

<sup>(</sup>٣) حاشيه الشهاب على تفسير البيضاوي المسماة بعناية القاضى وكفاية الراضى (٣/ ١٥٩).



والمعاني الحسنة؛ لأن من اقتنع بظاهر المَتْلُوّ، لم يَحْل منه بكثير طائل(۱)، وكان مَثَله كَمَثل من له لِقحةٌ دَرُورٌ لا يَحلِبُها، ومُهْرَة نَثُور (۲) لا يَسْتَوْلِدُها»(۳).

قال ابن عاشور: «وأصله أنه من النظر في دُبُر الأمر، أي فيما لا يظهر منه للمتأمل بَادِئَ ذِي بَدْءٍ» ( وصيغة التَّفَعُّل تدل على التكثير، والتوكيد ( والتوكيد والتدرج، قال ابن القيم: «وتدبر الكلام أن ينظر في أوله وآخره ثم يعيد نظره مره بعد مرة ولهذا جاء على بناء التَّفَعُّل كالتَّجرُّع والتَّفهُم والتَّبيُّن »(٢).

ومما سبق نفهم أن التدبر تأمل عقلي في معاني القرآن، فما كان من نحوِ نَقْلِ لغةٍ، وبيان سبب نزولٍ لا يُسمَّى تدبرا، وأنه يختص بما وراء الظواهر القريبة، فما كان شرحًا لظاهر اللفظ لا يُسمَّى تدبرًا.

### 🕸 الفرق بين التدبر والتفكر والتذكر والتفسير والاستنباط:

هـذه كلمـات متقاربـة المعنى، بَيْـدَ أن بينهـا فروقًا دقيقة، نشـير إليها باختصار:

<sup>(</sup>١) قوله: لم يَحْل منه بكثير طائِلٍ، أي لم يستفد منه كبير فائدة، انظر: الصحاح للجوهري-ح ل أ (٦/ ٢٣١٩).

<sup>(</sup>٢) اللقحة: الناقة الحلوب، والدَّرُورُ: كثيرة اللبن، ونثور: كثيرة الولد، انظر: تهذيب اللغة- ل ق ح، (٤/ ٣٤)، والصحاح للجوهري- درر (٢/ ٢٥٦)، وتاج العروس - ن ث ر (١٤/ ١٧١).

<sup>(</sup>٣) الكشاف للزمخشري (٤/ ٩٠)، وذكر الشاطبي قوله تعالى [ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ ] [النساء: ٨٦] ثم قال: ظاهر المعنى شيء، وهم عارفون به؛ لأنهم عرب، والمراد شيء آخر..» الموافقات (٤/ ٢٠٩).

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير (١٨/ ٨٧).

<sup>(</sup>٥) اللباب في علل البناء والإعراب للعكبري (٢/ ٢٧١).

<sup>(</sup>٦) مفتاح دار السعادة لابن القيم (١/ ١٨٣).





أما التفكر، فقال أبو هلال العسكري: التدبر تصرف القلب بالنظر في العواقب، والتفكر تصرف القلب بالنظر في العواقب، والتفكر تصرف القلب بالنظر في الدلائل (۱). وأكثر ما يرد التفكر في القرآن (في سياق النظر في خلق الله، والتأمل في بديع صنعه؛ كما في قوله سبحانه: ﴿وَيَتَفَكُّرُونَ فِي خَلِقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [آل عمران: ١٩١]، والتدبر مختص بالقرآن وآياته (١٩٠).

وأما التذكر فهو: استحضار الذهن ما كان يعلمه، فنسيه أو غفل عنه، فالتذكر على هذا من آثار التدبر، والتدبر سبب مُفْضٍ إلى التذكر (٣)، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ كِنَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيّدَبّرُوا عَلَيْتِهِ وَلِيتَذَكّرَ أَوْلُوا الْأَلْبَ إِنَّ ﴾ [ص: ٢٩].

وأما التفسير، فقال الزركشي: هو علم يُعْرَف به فَهْمُ كتاب الله المنزَّل على نبيه محمد صَلّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلّم، وبيان معانيه، واستخراج أحكامه وحِكَمِه»، وبه يظهر أن التفسير أعم من التدبر، إذ كان التفسير هو بيان المعنى بالنقل أو بالعقل، وباللغة أو بالخبر، والتدبر مختص بالجهد العقلي كما سبق. نعم قد يكون التدبر أعم من جهة المُخاطَب به، فإن التفسير علم لا يتصدى له غير العلماء الراسخين، والتدبر مأمور به كل أحد، والتفسير من فروض الكفايات يختص به بعض العلماء فيكفي عن بقية الأمة، والتدبر «تكليف شخصي لكل فرد لا ينوب فيه أحدٌ عن أحدٍ، والتفسير عمل علمي تعليمي يقصد به البيان والتبين، والتدبر عمل قلبي يطلب به التبصر والتذكر والاعتبار»(٤).

<sup>(</sup>١) الفروق اللغوية لأبي هلال العسكري (ص: ٧٥).

<sup>(</sup>٢) مجالس القرآن لفريد الأنصاري (١/ ٧٤) بتصرف.

<sup>(</sup>٣) انظر: التحرير والتنوير (٢٣/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: مجالس القرآن لفريد الأنصاري (١/ ٧٢) بتصرف.



#### 🕸 أهمية التدبر:

<sup>(</sup>١) التفسير البسيط للواحدي (٦/ ٦٤٣)، وتهذيب الأسماء واللغات للنووي (٤/ ١٥٨).

<sup>(</sup>٢) الكشاف للزمخشري (١/ ٥٤١).

<sup>(</sup>٣) انظر: مفهوم التدبر تحرير وتأصيل، أوراق عمل الملتقى العلمي الأول لتدبر القرآن الكريم، الورقة الثانية: تحرير معنى التدبر عند المفسرين لفهد الوهبي (١٠١).

<sup>(</sup>٤) أحكام القرآن للجصاص (٣/ ١٨٤) باختصار.

ءَايَتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُواْ الْأَلْبَ فَنَ ﴾ [ص: ٢٩]، فهذه (اللام) في ﴿لِيَتَبَرُواْ ﴾، ﴿وَلِيتَذَكَّرَ ﴾ لام الغاية والحكمة، فمن لم يأخذ حظّه من مدخولهما لن يأخذ حظّه من بركته، والبركة من الكلمات الحبيبة التي تنشرح لها قلوب العباد، فإنّها مرتبطة بالنماء والزيادة، والثبات والدوام، فقرر القرآن بهذه الكلمة نَعْتينِ للكتاب: تَجَدُّد عطائه ودوام نفعه. ومن ثَمَّ حثَّ على تدبره لاستخراج ما فيه من خير مُتجدِّد لا يزول ولا يحول ولا يغيض، فهو لا يَصْلُحُ لكلِّ زمانٍ ومكانٍ وعصرٍ ومِصرٍ فحسب؛ بل هو يُصلِح كلَّ ذلك ويقوِّمه ويُقِيمُه على سواء الصراط»(۱).

وقد أخبر النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ أَن أَهل مدارسة القرآن هم أهل رحمة الله، عليهم تَتَنَزَّل السكينة، وبهم تَحُفُّ الملائكة، عن أبي هريرة رَضَّالِلَهُ عَنهُ أَن رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «مَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ اللهِ تَعَالَى، يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ وَيَتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُم، إِلَّا نَزَلَتْ عَلَيْهِمُ السَّكِينَةُ، وَغَشِيَتُهُمُ الرَّحْمَةُ، وَخَفَّتُهُمُ اللهِ وَيَتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُم، إِلَّا نَزَلَتْ عَلَيْهِمُ السَّكِينَةُ، وَغَشِيَتُهُمُ الرَّحْمَةُ، وَخَفَّتُهُمُ اللهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ اللهِ وَيَتَدَارَسُونَهُ وَذَكَرَهُمُ اللهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهَ عَلَيْهِمُ اللهُ وَيمَنْ عِنْدَهُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ وَيمَنْ عِنْدَهُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ وَيمَنْ عِنْدَهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَنْدَهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَنْدَاهُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللّهُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللّهُ عَلَيْهِمُ الللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللّهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

# 🕸 حُكْمُ التدبر:

صرَّحت عبارات كثير من العلماء بوجوب تدبر القرآن وتفهمه، والتشديد على من ترك ذلك وأعرض عنه، ففي تفسير قوله تعالى:

<sup>(</sup>١) العزفُ على أنوار الذِّكر - معالم الطريق إلى فقه المعنى القرآنيّ في سياق السورة، د. محمود توفيق محمد سعد، (٩) باختصار.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، كتاب: الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب: فضل الاجتماع على تلاوة القرآن وعلى الذكر، (٢٦٩٩)، (٤/ ٢٠٧٤).



﴿ كِنْبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَكَرُكُ لِيَدَّبَرُواً ءَايكتِهِ ﴾ [ص:٢٩] قال القرطبي: وفي هذا دليل على، وجوب معرفة معاني القرآن»(١).

وكذا قال في تفسير قوله تعالى: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَاكَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ القرآن أَفَعَا لَهُمَ اللّهِ على وجوب التدبر في القرآن ليُعرَف معناه»، وكذا قال البقاعي (٢).

وقال في «التذكار»: قال العلماء: يجب على القارئ إحضار قلبه، والتفكير عند قراءته، لأنه يقرأ خطاب الله الذي خاطب به عباده، فمن قرأ ولم يتفكر فيه وهو مِن أهْل أن يُدرِكه...كان كَمَن لم يقرأه»(٣).

وعدَّابن كثير ترك تدبر القرآن داخلافي هجره الذي وردذَمُّه في قول الله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَنرَبِّ إِنَّ قَوْمِى ٱتَّخَذُواْ هَنذَا ٱلْقُرْءَانَ مَهْجُورًا ﴿ آَ ﴾ [الفرقان: ٣٠] قال ابن كثير: ﴿ و ترك تدبره و تفهمه من هِجرانه ﴾ (١٤).

وقال الغزالي: ومن لم يكن له فهمُ ما في القرآن - ولو في أدنى الدرجات-دخل في قوله تعالى ﴿ وَمِنْهُم مَن يَسَّتَمِعُ إِلَيْكَ حَتَّى ٓ إِذَا خَرَجُواْ مِنْ عِندِكَ قَالُواْ لِلَّذِينَ أُوتُواُ ٱلْعِلْمَ مَاذَا قَالَ ءَانِفًا ۚ أُوْلَيَتِكَ ٱلَّذِينَ طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوجِمٍ ﴾ [محمد: ١٦]»(٥).

وتواترت أقوال الصحابة والتابعين والأئمة وأحوالهم دالة على أهمية التدبر ووجوب العناية به، وذمِّ قراءةٍ لا فهم فيها ولا تدبر؛ فعن علي رَضَيُلَكُ عَنْهُ

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي (١٥/ ١٩٢).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق (٥/ ٢٩٠)، ونظم الدرر في تناسب الآيات والسور (٥/ ٣٤٠).

<sup>(</sup>٣) التذكار في أفضل الأذكار ( ١٩٥ – ١٩٦).

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن العظيم لابن كثير (٦/ ١٠٨).

<sup>(</sup>٥) إحياء علوم الدين (١/ ٢٨٣).





قال: «لا خير في عبادة لا علم فيها، ولا علم لا فقه فيه، ولا قراءة لا تدبر فيها»(١).

وعن عبد الله بن عمر رَضَّ اللَّهُ عَلَى مُحَمَّدٍ صَلَّاللَّهُ عَلَى مُحَمَّدٍ صَلَّاللَّهُ عَلَى مُحَمَّدٍ صَلَّاللَّهُ عَلَى مُحَمَّدٍ صَلَّاللَّهُ عَلَى عَلَى مُحَمَّدٍ صَلَّاللَّهُ عَلَى مُحَمَّدٍ صَلَّاللَّهُ عَلَى عَمْدَ الْإِيمَانَ قَبْلَ الْقُرْآنِ، وَتَنْزِلُ السُّورَةُ عَلَى مُحَمَّدٍ صَلَّاللَّهُ عَنْدَهُ مِنْهَا كَمَا تَتَعَلَّمُونَ حَلالَهَا وَحَرَامَهَا وَآمِرَهَا وَزَاجِرَهَا، وَمَا يَنْبَغِي أَنْ نَقِفَ عِنْدَهُ مِنْهَا كَمَا تَتَعَلَّمُونَ الْقُرْآنَ الْيُوْمَ، ثُمَّ لَقَدْ رَأَيْتُ الْيَوْمَ رِجَالًا يُؤْتَى أَحَدُهُمُ الْقُرْآنَ، قَبْلَ الْإِيمَانِ فَيَقْرُأُ مَا بَيْنَ فَاتِحَتِهِ إِلَى خَاتِمَتِهِ مَا يَدْرِي مَا آمِرُهُ، وَلا زَاجِرُهُ، وَلا مَا يَنْبُغِي أَنْ فَيَقْرَأُ مَا بَيْنَ فَاتِحَتِهِ إِلَى خَاتِمَتِهِ مَا يَدْرِي مَا آمِرُهُ، وَلا زَاجِرُهُ، وَلا مَا يَنْبُغِي أَنْ فَيَقْرَأُ مَا بَيْنَ فَاتِحَتِهِ إِلَى خَاتِمَتِهِ مَا يَدْرِي مَا آمِرُهُ، وَلا زَاجِرُهُ، وَلا مَا يَنْبُغِي أَنْ يَقْفَ عِنْدَهُ يَنْثُوهُ فَنْ اللَّيْلِ وَيُنَقِّدُونَهَا بِاللَّيْلِ وَيُنَقِدُونَهَا بِاللَّيْلِ وَيُنَقِدُونَهَا بِاللَّيْلِ وَيُنَقِدُونَهَا بِاللَّيْلِ وَيُنَقِدُونَهَا بِاللَّيْلِ وَيُنَقِلُونَهَا بِاللَّيْلِ وَيُنَقِلُونَهَا بِاللَّيْلِ وَيُنَقِلُونَهَا بِاللَّيْلِ وَيُنَقِلُونَهَا بِاللَّيْلِ وَيُنَقِلُونَهَا بِاللَّيْلِ وَيُنَقِلُونَهَا بِاللَّيْلِ وَيُعَلِّي مِنْ رَبِّهِمْ فَكَانُوا يَتَدَبَّرُونَهَا بِاللَّيْلِ وَيُنَقِلُونَهَا بِاللَّيْلُ وَيُنَقِلُونَهُا بِعَلَى اللَّيْ لَو يُعَلِّي فَلَا عَلَى اللَّهُ وَلَا أَنْ وَلُو الْفُورُانَ وَسُولُوا الْفُورُانَ وَلَا أَلُولُ وَلَا أَلُولُوا الْفُورُانَ وَلَا الللَّهُ وَلَا أَوْلُوا الْفُورُانَ وَلَا أَلُولُوا الْفُورُانَ وَلَا أَلْ أَنْ فَاللَّهُ وَلَا أَلُولُوا اللْفُورُانَ وَلَا أَلْوَا الْفُورُانَا اللَّهُ وَلَا أَلْولُوا الْفُولُونَا الْفُولُ فَا أَنُوا الْفُرُولُ اللْفُولُولُوا الْفُولُولُوا الْفُولُولُوا الْفُولُولُوا الْفُولُولُوا الْفُولُولُولُوا الْفُولُولُولُوا

واشْتَدَّ الحسن على أقوام تَبَاهَوا بالحفظ، وتركوا التدبر والعمل، فقال: «إن هذا القرآن قد قرأه عبيد وصبيان لا علم لهم بتأويله، وما تدبُّر آياته إلا باتباعه، وما هو بحفظ حروفه وإضاعة حدوده! حتى إن أحدهم ليقول: لقد قرأت القرآن فما أسقطت منه حرفًا، وقد والله أسقطه كله! ما يُرى القرآن

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي (١٤/ ٣٤٤).

<sup>(</sup>٢) البَرهة بالفتح ويُضم: الزمان الطويل، أو أعمُّ. تاج العروس – بره، (٣٦/ ٣٤٠).

<sup>(</sup>٣) فضائل القرآن للمستغفري (١/ ٢٧٥) والدَّقَل: نوع من التمر رديء، إِذا انتثر تفرق سريعاً ولم يلصق بعضه ببعض. فالمقصود النهي عن قراءة سريعة لا تدبر فيها، غريب الحديث لابن الجوزي (١/ ٣٤٤).

<sup>(</sup>٤) إحياء علوم الدين (١/ ٢٧٥).



له في خلق ولا عمل! حتى إن أحدهم ليقول: إني لأقرأ السورة في نَفَسٍ! والله ما هؤلاء بالقُرَّاء ولا العلماء ولا الحكماء ولا الوَرَعة! متى كانت القُرَّاء مثل هذا؟! لا كثَّر الله في الناس أمثالهم!!»(١). وقال: نزل القرآن ليُتَدَبَّر ويُعمل به؛ فاتخذوا تلاوته عملاً»(٢).

وقال الشنقيطي: كل من لم يشتغل بتدبر آيات هذا القرآن العظيم فهو مُعْرِض عنها مُستحِقٌ للإنكار والتوبيخ المذكور في الآيات؛ إن كان الله أعطاه فهمًا يَقْدِر به على التدبر، وقد شكا النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إلى ربه من هجر قومه هذا القرآن، كما قَال تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَكربِ إِنَّ قَوْمِى ٱتَّخَذُواْ هَلذَا ٱلْقُرْءَانَ مَهْ جُورًا اللهِ قان: ٣٠]» (٣٠).

#### 🕮 الحاجة إلى التدبر:

قد يسأل سائل: لماذا يحتاج القرآن إلى تدبر وتأمل؟ أليس قد أنزله الله بيّنًا واضحًا مُفَصَّلًا؟

والجواب: بلى، وهو مع ذلك محتاج إلى تأمل طويل، وتفكر وتدبر لأسباب منها:

<sup>(</sup>١) مختصر قيام الليل للمروزي (ص: ١٧٦).

<sup>(</sup>٢) تفسير السمعاني (٤/ ١١٩).

<sup>(</sup>٣) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن (٧/ ٢٥٧). لكن عبارة السيوطي تصرح بكونه سنة من السنن وذلك حيث يقول في الإتقان (١/ ٣٦٨): وتسن القراءة بالتدبر والتفهم فهو المقصود الأعظم والمطلوب الأهم».



أولا: لأن الله تعالى أنزله بعلمه، وعِلمُهُ سبحانه يفوت علوم الخلق بمراحل هائلة، فلا جرم احتاج إلى تدبر وتفسير يقرِّبه من أفهام الخلق(١).

ثانيا: لأن كلامه سبحانه موجز غاية الإيجاز، مختصر غاية الاختصار، جامع لمعانٍ كثيرة في ألفاظ قليلة، ومثله يحتاج إلى تفكر وتأمل لاستخراج كنوزه، وبَسْط معانيه. يُروَى أنَّ فُضيل بن عِياض قال لقوم قصدوه ليأخذوا عنه العلم: لو طلبتم كتاب الله لوجدتم فيه شفاءً لما تريدون! فقالوا: تعلمنا القرآن! فقال: إنَّ في تعلُّمكم القرآن شُغلًا لأعماركم وأعمار أولادكم! لو طلبتموه لاستغنيتم به عن كلام فضيل وابن عيينة، ثم قرأ: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ قَدُ جَآءَتُكُم مَوْعِظَةُ مِن رَبِّكُم وَشِفَاءً لِمَا فِي الصُّدُودِ وَهُدًى وَرَحْمَةُ لِلمُؤْمِنِينَ ﴿ فَلُ فِعَضْلِ ٱللّهِ وَبِرَحْمَةِ فِي الْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَلُ فِعَضْلِ ٱللّهِ وَبِرَحْمَةً فِي الصَّدُودِ وَهُدًى وَرَحْمَةُ لِلمُؤْمِنِينَ ﴿ فَلُ فِعَضْلِ ٱللّهِ وَبِرَحْمَةً فَي نَاكُمُ وَسُفَاءً لِمَا فِي الصَّدُودِ وَهُدًى وَرَحْمَةُ لِلمُؤْمِنِينَ ﴿ فَا فَي فِغَلِ اللّهِ وَالْمَا لَهُ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ فَي مَعْونَ ﴿ اللّهُ لَا يَعْمَعُونَ اللّه اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَحَيْرُ اللّهُ فَلَا فَا لَعْمَا وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَهُ مَعْونَ اللّهُ فَا لَي اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ الللّهُ اللللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ ال

ثالثا: لأنه كتاب مُعْجِز، فاق بأسلوبه ومضمونه قدرات الإنس والجن، «وإذا كان بهذه المنزلة من الإعجاز في نَظْمِه ومعانيه، احتاجت ألفاظه في استخراج معانيها إلى زيادة التأمل لها وفضل الرويَّة فيها، ولا يُقتَصَر فيها على أوائل البديهة، ولا يُقنَع فيها بمبادئ الفكرة، ليصل بمبالغة الاجتهاد وإمعان النظر إلى جميع ما تضمنته ألفاظه من المعاني واحتملته من التأويل»(٣).

رابعا: لأننا أصبحنا غرباء عن القرآن حين استعجمت ألسنتنا، وضعفت لغتنا، وصرنا نحتاج إلى الدراسة والتعلم سنين عددًا؛ لندرك من معاني القرآن

<sup>(</sup>١) انظر: البرهان في علوم القرآن للزركشي (١/ ١٤).

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي (١/ ٢٢) بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٣) النكت والعيون للماوردي (١/ ٣٣).



ما كان يدركه الأولون بأول النظر، أو بقليل التدبر. جاء عن بعضهم، وقال له قائل: جئت أسألك عن حرف من الغريب، فَقَالَ: هُوَ كلام القوم، إنما الغَريب أنتَ وأمثالُك من الدُّخلاء فيه! (١).

## المأمورون بالتدبر:

يظهر لمن يتتبع آيات التدبر في القرآن الكريم أنها نزلت في طوائف مختلفة من الناس: فإن آية سورة النساء -أعنى قوله تعالى-: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَّ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِغَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْذِلَافًا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ٨٦] قد نزلت في قوم من المنافقين كانوا إذا حضروا النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَظهروا الإيمان والطاعة وإذا برزوا من عنده خالفوا، فأنزل الله فيهم ﴿ وَيَقُولُونَ طَاعَةُ فَإِذَا بَرَزُواْ مِنْ عِندِكَ بَيَّتَ طَآبِفَةٌ مِّنْهُمْ غَيْرَ ٱلَّذِي تَقُولُ ۖ وَٱللَّهُ يَكْتُبُمَا يُبَيِّتُونَ ۖ فَأَعْرَضَ عَنَّهُمْ وَتَوَّكُلُ عَلَى ٱللَّهِ وَكَفَى بِٱللَّهِ وَكِيلًا ١٠٠٠ ﴿ أَفَلًا النساء: ١٨]، ثم قال سبحانه: ﴿ أَفَلًا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْنِلَافًا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ٨٢]، قال ابن جرير: أفلا يتدبر المُبيِّتُون -غير الذي تقول لهم- يا محمد كتاب الله، فيعلموا حجّة الله عليهم في طاعتك واتباع أمرك، وأن الذي أتيتهم به من التنزيل من عند ربهم، لاتِّساق معانيه، وائتلاف أحكامه، وتأييد بعضه بعضًا بالتصديق، وشهادة بعضه لبعض بالتحقيق، فإن ذلك لو كان من عند غير الله الاختلفت أحكامه، وتناقضت معانيه، وأبان بعضه عن فساد بعض ١٤٠٠. فهذا أمر للمنافقين بتدبر القرآن الكريم.

<sup>(1)</sup> غريب الحديث لأبي سليمان الخطابي (1/ V).

<sup>(</sup>٢) جامع البيان للطبري (٨/ ٥٦٧).



وكذا آية سورة القتال نزلت في شأن المنافقين ﴿ الّذِينَ فِي قُلُومِم مَّرَضُ ﴾ [محمد: ٢٠]، فإذا أمروا بالجهاد نكصواعلى أعقابهم ولم يصدقوا الله في جهاد أعدائه فأنزل الله فيهم قوله تعالى ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبّرُونَ الْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَفْفَالُها ﴿ إِنَّ اللّذِينَ الْمُعْرَوْنَ اللّهُ فيهم قوله تعالى ﴿ إَفَلاَ يَتَدَبّرُونَ اللّهُ عَن دينهم فقال: ﴿ إِنَّ الّذِينَ ارْتَدُواْ عَلَى المحمد: ٢٤]، ووصمهم الله تعالى بالردة عن دينهم فقال: ﴿ إِنَّ الّذِينَ ارْتَدُواْ عَلَى الْمَعْرِهِمِ مِن البَعْدِ مَا لَبُيّنَ لَهُمُ اللهُ دَى الشّيطُنُ سَوَّلَ لَهُمْ وَالمَلْ لَهُمْ ﴾ [محمد: ٢٥]، المقرب أفلا يتدبر هؤلاء المنافقون مواعظ الله التي يعظُهم بها في آي يقول ابن جرير: أفلا يتدبر هؤلاء المنافقون مواعظ الله التي يعظُهم بها في آي القرآن الذي أنزله على نبيه عَيْدِ الصَّلَاهُ وَالسَّلَامُ ، ويتفكّرون في حُججه التي بيّنها لهم في تنزيله فيعلموا بها خطأ ما هم عليه مقيمون ﴿ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُها آنَ الله في كتابه من المواعظ يقول: أم أقفل الله على قلوبهم، فلا يعقلون ما أنزل الله في كتابه من المواعظ والعِبَر » (١). فهذه أيضا في المنافقين يأمرهم الله أن يتدبر وا القرآن ويتفهموا آياته.

<sup>(</sup>١) المرجع السابق (٢٢/ ١٧٩).



وقد يأتي الأمر بالتدبر لكل من أنزل إليهم القرآن من إنس وجن، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ كِنْبُ أَنزَلُنَهُ إِلَيْكَ مُبكَرُكُ لِيَدَّبُوا عَالِكِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُوا ٱلْأَلْبَ الله على الله على

فمن استقرأ هذه الآيات ونحوها، وتتبَّع سياقها، وعرف أسباب نزولها، ظهر له جليًا أن الخطاب بتدبر القرآن قد توجَّه إلى جميع الخلق من إنس وجن، ومؤمن وكافر، وعالم وجاهل، وأن كل مُخاطب بألفاظ القرآن مُخاطب بتدبر معانيه وتفهم أحكامه.

فليس الأمر بالتدبر خاصًا بالعلماء دون العامة، ولا بالمسلمين دون الكافرين؛ بل هو عام شامل لكل من أراد هداية الله من مؤمن وكافر، يقول الشنقيطي: اعلم أن قول بعض متأخري الأصوليين: إن تدبر هذا القرآن العظيم، وتفهمه والعمل به لا يجوز إلا للمجتهدين خاصة، قول لا مستند له من دليل شرعى أصلًا.

بل الحق الذي لا شك فيه، أن كل من له قدرة من المسلمين، على التعلم والتفهم، وإدراك معاني الكتاب والسنة، يجب عليه تعلمهما، والعمل بما علم منهما، أما العمل بهما مع الجهل بما يعمل به منهما فممنوع إجماعًا. وأما ما علمه منهما علمًا صحيحًا ناشئًا عن تعلُّم صحيح، فله أن يعمل به، ولو آية واحدة أو حديثًا واحدًا. ومعلوم أن هذا الذم والإنكار على من لم يتدبر كتاب الله عام لجميع الناس.

<sup>(</sup>١) المرجع السابق (١/ ٨٣).





ومما يوضح ذلك؛ أن المخاطبين الأولين به الذين نزل فيهم هم المنافقون والكفار، وليس أحد منهم مستكملًا لشروط الاجتهاد المقررة عند أهل الأصول؛ بل ليس عندهم شيء منها أصلًا. فلو كان القرآن لا يجوز أن يتفع بالعمل به والاهتداء بهديه إلا المجتهدون بالاصطلاح الأصولي لَما وبَّخ الله الكفار وأنكر عليهم عدم الاهتداء بهداه، ولَما أقام عليهم الحجة به حتى يُحصِّلوا شروط الاجتهاد المقررة عند متأخري الأصوليين، كما ترى»(١).

#### 🗯 شروط التدبر:

وهل يشترط في المتدبر شروط المفسر، فيختص التدبر بالعلماء دون العامة؟ ذهب إليه بعضهم (٢)، وفيه نظر من وجوه منها:

١- أن أكثر آيات التدبر إنما وردت في القرآن خطابًا للكافرين والمنافقين، فلو لم يكونوا أهلًا للتدبر لما توجّه الأمر به إليهم، ولَما ذمَّهم الله بتركه، ولَما قامت الحجة عليهم بالقرآن.

انه قد ورد الأمر الإلهي بالتدبر عامًا لجميع الخلق، غير مخصوص ببعض دون بعض، قَالَ تَعَالَى: ﴿ كِنَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبنَرُكُ لِيَدَّبَرُواْ عَايَتِهِ ﴿ كِنَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبنَرُكُ لِيَدَّبَرُواْ عَايَتِهِ ﴿ كَا اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

فلعل الأولى بالصواب أن يقال: إنه لا يلزم فيمن يتصدى لتدبر القرآن

<sup>(</sup>١) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن (٧/ ٢٥٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: أنوار التنزيل للبيضاوي (ص: ٥٤).



شروط المفسر؛ فإن التدبر نوع من التأمل يأتي بعد الفهم، وقد يعتمد المتدبر تفسير أهل العلم بقراءة أو سماع أو سؤال، ثم يجتهد في التدبر.

وقد يقال بتعبير آخر: إن لكل أحد التدبر فيما اتضح معناه واستغنى عن التفسير دون ما أشكل. وإن الأمر بالتدبر أمر بتحصيل المعنى وفهمه، «لأنه مُحَالٌ أن يُقال لمن لا يفهم ما يقال ولا يَعْقِل تأويلَه: اعتبر بما لا فَهْمَ لك به ولا معرفة، إلا على معنى الأمر بأن يفهمه ويفقهه، ثم يتدبره ويعتبر به»(۱).

وقد يقال: إن التدبر نوع من الفهم الخاص، لا يُؤَاخَذ به العاميُّ ما لم يتجه إلى نشره وإذاعته، فعند ذلك لابد من عرضه على أهل العلم لتقويمه، وتمييز صوابه من خطئه.

وعلى كل حال؛ لا أرى أحدًا يملك الحق في أن يقول لإنسان مسلم أو كافر عالم أو جاهل: لا تحاول أن تفهم كلام ربك ورسالته إليك، ولا تتجرأ على التفكر في معانيها والتأمل في دلالتها.

بل هو مأمور بكل ذلك أمرا جازمًا، غير معذور في ترك شيء منه، خاصة وأن أكثر القرآن واضح المعنى، قريب المَأخَذ، واقرأ من أوله واسترسل صفحات وصفحات؛ هل ترى كلمة غريبة أو تركيبًا مُعضِلًا أو آية مشكلة؟ إلا في النادر القليل؟ ألا ترى أكثره سهل الألفاظ واضح المعاني داني القِطَاف؟.

أخشى أنه قد رسخ في عقول كثير من المسلمين أن هذا القرآن صعب مُسْتَصعَب، وَعْرٌ مُسْتَوعَر! وأن بين عامة الناس وبين فهم معانيه أوديةً مُهلِكة،

<sup>(</sup>١) جامع البيان للطبري (١/ ٨٣).





وأهوالًا مُرْدِيَة! فأنتجت هذه الظنون الفاسدة إعراضًا عن معاني القرآن جملة، وعزوفًا عن محاولة التفكر والتدبر في أحكامه وحكمه جميعًا، حتى رضي أكثرهم من الغنيمة بالإياب، واكتفى عن هديه وأنواره بالتبرك بقراءته وتحصيل الثواب! إذ كان فهمُه مُختَصًّا بالعلماء، وأين نحن من العلماء! بل أين العلماء؟!

هذا والقرآن يُبْدِئ ويُعيد بقول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلَّ مِن مُّدَّكِرٍ ﴾ [القمر: ١٧، ٢٢، ٣٠].

نعم؛ قد يُنصَح المتدبر بما يُسدِّد فهمه، ويؤمر بسؤال أهل العلم فيما أشكل، والتوقف فيما الْتَبس، أما أن يُمنَع من التفهم جملة، وتُغلَق دونه أبواب التدبر ونوافذه كلها، فلا.

وإنما تَرِدُ شروط المفسر فيمن يتصدى لتعليم معاني القرآن وتفهيمها لغيره؛ فإن هذه مهمة مخصوصة بأهل العلم، مشروطة بتحصيل أدوات ومعارف معينة.

إنه الفرق إذن بين التعلَّم والتعليم، وبين التفهَّم والتفهيم، فالأول حق لكل إنسان، بخلاف الثاني فإنه حِكْر موقوف على المتخصصين.

وكذا الأمر في سائر العلوم والمعارف، فإنه لا يُمنَع إنسان مهما كان مستواه العلمي أو تخصصه من قراءة كتاب في الطب ومحاولة تفهمه بما تيسر له من فهم، ولكنه سيُمنَع حتمًا من التصدي لتدريس علم الطب لطلابه، ومن وصف العلاج للمرضى، ومن إجراء العمليات الجراحية للمصابين، فإن هذه



أمور تتطلب علمًا وخبرة لا يحصلهما المرء إلا بدراسة علوم كثيرة وبممارسة عملية طويلة.

## 😂 أنواع التدبر:

قال ابن عاشور: معنى ﴿يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ يتأمَّلون دلالته، وذلك يحتمل معنيين:

أحدهما: أن يتأمَّلوا دلالة تفاصيل آياته على مقاصده التي أرشد إليها المسلمين، أي تدبّر تفاصيله.

وثانيهما: أن يتأمّلوا دلالة جملة القرآن ببلاغته على أنّه من عند الله، وأنّ الذي جاء به صادق»(١).

### 😂 فوائد التدبر:

ولتدبر القرآن فوائد لا تُحصى، نذكر منها ما يسمح به المقام:

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (٥/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن لابن المنذر (٢/ ٨٠٤).



﴿ وَلَوّ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُو افِيهِ اَخْذِلَافًا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ٨٢]، فما وجدتم في كتبي هذه مما يخالف الكتاب والسنة، فقد رجعت عنه ((). ولا شك أن الأمر بالتدبر في القرآن دليل على صحة كلام الله وسلامته مما يَشِينه، فإن المُبطِل لا يطالب الناس بتأمل كلامه وتدبره، وإلا لافتضح أمره وظهر عواره. (()

٧- تحصيل هداية القرآن، قال ابن القيم رَحْمُهُ اللهُ: "فَكَيْسَ شَيْءٌ أَنْفَعَ لِلْعَبْدِ فِي مَعَاشِهِ وَمَعَادِهِ وَأَقْرَبَ إِلَى نَجَاتِهِ؛ مِنْ تَدَبُّرِ الْقُرْآنِ، وَإِطَالَةِ التَّأَمُّلِ فِيهِ، وَجَمْعِ الْفِكْرِ عَلَى مَعَانِي آيَاتِهِ، فَإِنَّهَا تُطْلِعُ الْعَبْدَ عَلَى مَعَالِمِ الْخَيْرِ وَالشَّرِّ فِيهِ، وَجَمْعِ الْفِكْرِ عَلَى مَعَانِي آيَاتِهِ، فَإِنَّهَا تُطْلِعُ الْعَبْدَ عَلَى مَعَالِمِ الْخَيْرِ وَالشَّرِّ فِيهِ، وَعَلَى طُرُقَاتِهِمَا وَأَسْبَابِهِمَا وَغَايَاتِهِمَا وَثَمَرَاتِهِمَا، وَمَآلِ أَهْلِهِمَا، وَمَآلِ أَهْلِهِمَا، وَمَآلِ أَهْلِهِمَا، وَمَآلِ أَهْلِهِمَا، وَتَلْلَ اللهِ عَلَى طُرُقَاتِهِمَا وَأَسْبَابِهِمَا وَغَايَاتِهِمَا وَالْعُلُومِ النَّافِعَةِ، وَتُشِبِّتُ قَوَاعِدَ وَتُلْلِيمَانِ فِي قَلْبِهِ، وَتُشَيِّدُ بُنْيَانَهُ وَتُوطِّدُ أَرْكَانَهُ، وَتُريهِ طُورَةَ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَالنَّارِ فِي قَلْبِهِ، وَتُصْرَدُهُ بَيْنَ الْأُمْم، وَتُريهِ أَيَّامَ اللهِ فِيهِمْ، وَتُبصِّرُهُ مَواقِع الْجَبَّةِ وَالنَّارِ فِي قَلْبِهِ، وَتُصْرَلُهُ بَيْنَ الْأُمْم، وَتُريهِ أَيَّامَ اللهِ فِيهِمْ، وَتُبصِّرُهُ مَواقِع الْجَبَّةِ وَالنَّارِ فِي قَلْبِهِ، وَتُصْرَافَهُ وَتُعَلِّهُ وَمَا لِسَالِكِيهِ بَعْدَ الْوصُولِ وَالْقُدُومِ الْجَبَّةُ وَمَا يُبغِضُهُ، وَصِوالَ وَالْقُدُومِ الْقَلْقِي وَقُواطِعَ الطَّرِيقِ وَآفَاتِهَا، وَتُعَرِّفُهُ النَّفْسَ وَصِفَاتِهَا، وَمُفْسِدَاتِ الْأَعْمَالِ وَالْقُدُومِ وَمُعَالِهُمْ، وَمَرَاتِبَ أَهْلِ السَّعَادَةِ وَأَهْلِ الشَّقَاوَةِ، وَأَفْسَامَ الْخَلْقِ وَاجْتِمَاعَهُمْ وَسِيمَاهُمْ، وَمَرَاتِبَ أَهْلِ السَّعَادَةِ وَأَهْلِ الشَّقَاوَةِ، وَأَفْسَامَ الْخَلْقِ وَاجْتِمَاعَهُمْ وَسِيمَاهُمْ، وَمَرَاتِبَ أَهْلِ السَّعَادَةِ وَأَهْلِ الشَّقَاوَةِ، وَأَفْسَامَ الْخَلْقِ وَاجْتِمَاعَهُمْ وَسِيمَاهُمْ، وَمَرَاتِبَ أَهْلِ السَّعَادَةِ وَأَهْلِ الشَّقَاوَةِ، وَأَقْسَامَ الْخَلْقِ وَاجْتِمَاعَهُمْ وَالْعَلَاهُمْ، وَمَرَاتِبَ أَهُلُ السَّعَادَةِ وَأَهْلِ الشَّقَاوَةِ، وَأَقْسَامَ الْخَوْقِ وَالْتَعَالَهُمْ وَيَوْ الْعَلَى الْمُولِ الْعَلْمُ لَيْ الْمُعَالِهُمْ الْمُعَلِي الْمُعَلِ الْمُعْمَالُهُمْ وَالْمِي الْمُعْرُولِ الْعُلْمِي الْمُعْمِي الْمُعَلِي الْم

<sup>(</sup>١) تفسير الإمام الشافعي جمع وتحقيق ودراسة: د. أحمد بن مصطفى الفرَّان (٢/ ٦٣٠).

<sup>(</sup>٢) ودليل على أن القرآن معلوم المعنى، «خلاف ما يقوله من يذهب إلى أنه لا يعلم معناه إلا النبي والإمام المعصوم، لأنه لو كان كذلك لما تهيأ للمنافقين معرفة ذلك بالتدبر، ولما جاز أن يأمرهم الله تعالى به، وأن يجعل القرآن حجة في صحة نبوته، ولا أن يجعل عجزهم عن مثله حجة عليهم « التفسير الكبير للفخر الرازي (١٠/ ١٥٢).



فِيمَا يَجْتَمِعُونَ فِيهِ، وَافْتِرَاقَهُمْ فِيمَا يَفْتَرِقُونَ فِيهِ...، فَتُشْهِدُهُ الْآخِرَةَ حَتَّى كَأَنَّهُ لِيْسَ فِيهَا، وَتُمَيِّزُ لَهُ بَيْنَ الْحَقِّ وَالْبَاطِلِ فِي كُلِّ فِيهَا، وَتَغَيِّبُهُ عَنِ الدُّنْيَا حَتَّى كَأَنَّهُ لَيْسَ فِيهَا، وَتُمَيِّزُ لَهُ بَيْنَ الْحَقِّ وَالْبَاطِلِ فِي كُلِّ مَا اخْتَلَفَ فِيهِ الْعَالَمُ. فَتُرِيهِ الْحَقَّ حَقًّا، وَالْبَاطِلَ بَاطِلًا، وَتُعْطِيهِ فُرْقَانًا وَنُورًا يُفَرِّقُ بِهِ بَيْنَ الْهُدَى وَالضَّلَالِ، وَالْغَيِّ وَالرَّشَادِ، وَتُعْطِيهِ قُوَّةً فِي قَلْبِهِ، وَحَيَاةً، وَسَعَةً وَانْشِرَاحًا وَبَهْجَةً وَسُرُورًا، فَيصِيرُ فِي شَأْنٍ وَالنَّاسُ فِي شَأْنٍ آخَر...»(١).

ومن فاز بهداية القرآن فاز بخير الدنيا والآخرة، وعُصِم من الضلال، وسَلِم من الشقاء، عن ابن عباس رَخِوَلِيَّهُ عَنْهُا قال: تَضَمَّن الله لمن قرأ القرآن واتَّبع ما فيه: ألا يَضِل في الدنيا ولا يَشْقَى في الآخرة، ثم تلا هذه الآية: ﴿فَمَنِ اتَّبَعُ هُدَاى فَلا يَضِلُ وَلا يَشْقَى إِنَّ اللهُ ﴿ (٢).

٧- تحصيل شفاء القرآن: قال الحارث المُحَاسَبي: ضَمِن من لا يُخفَرُ ] (٣) ضمانُه، ووَعَدَ من لا يُخلَف وعده -جلَّ ربُّنا- أن ما أنزل من كلامه شفاء لما في الصدور، وهدى ورحمة للمؤمنين، فما أحق من أغفل فهمَ كتابه أن يستحي من ربه عَرَّجَلَّ، ويأسف على ما مضى من عمره ومرضِ قلبه، وهو لا يزداد إلا سقما ومرضا، وذلك لقلة مبالاته بدائه، وتَرْكِ طلبِ شفائه بما قال مولاه، وتدبُّر ما تكلم به خالقه» (١٠).

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين (١/ ٤٥٠) باختصار.

<sup>(</sup>۲) جامع البيان (۱۸/ ۳۸۹).

<sup>(</sup>٣) في الأصل «يخفى» ولا معنى له، فلعل الصواب ما أثبته، فإنه يقال: أخفر الذمة، إذا لم يف بها وانتهكها. انظر: تاج العروس- خفر (١١/ ٢٠٦).

<sup>(</sup>٤) العقل وفهم القرآن للمحاسبي (ص: ٣١٥).



وقال الشيخ إبراهيم الخواص: دواء القلب خمسة أشياء: قراءة القرآن بالتدبر، وخلاء البطن<sup>(۱)</sup>، وقيام الليل، والتضرع عند السَّحر، ومجالسة الصالحين. قال النووي: فإذا شرع في القراءة؛ فَلْيكُن شأنه الخشوع والتدبر عند القراءة، والدلائل عليه أكثر من أن تُحصَر وأشهر وأظهر من أن تُذكَر فهو المقصود المطلوب، وبه تنشرح الصدور وتستنير القلوب»<sup>(۱)</sup>.

٣- تعظيم الأجر والثواب: قال الإمام الآجري رَحَمُهُ اللهُ: والقليل من الدرس للقرآن مع الفكر فيه وتدبره أحب إليَّ من قراءة الكثير من القرآن بغير تدبُّر ولا تفكُّر فيه، وظاهر القرآن يدل على ذلك والسُّنة وقول أئمة المسلمين. قال رجل لابن عباس: إني سريع القراءة، إني أقرأ القرآن في ثلاث، قال: لأن أقرأ البقرة في ليلة فأتدبرها وأُرتلَها أحب إليَّ من أن أقرأ كما تقول. وسُئل مجاهد عن رجل قرأ البقرة وآل عمران، ورجل قرأ البقرة، قراءتهما واحدة، وركوعهما، وسجودهما، وجلوسهما، أيهما أفضل؟ قال: الذي قرأ البقرة، ثم قرأ: ﴿ وَقُرَّءَانَا فَرَقَتُهُ لِنَقُرَّهُمُ عَلَى النَّسِ عَلَى مُكُثِ وَنَزَّلْنَهُ نَبْزِيلًا ﴿ اللهِ والدعاء والصلاة وغير ذلك قد يختلف باختلاف حال الرجل؛ فالقراءة والذكر والدعاء من القراءة بلا تدبر، والصلاة بخشوع وحضور قلب أفضل من الصلاة بدون

<sup>(</sup>۱) إن أراد رَحْمَهُ اللَّهُ قلة الطعام فنعم، وهو أمر كثرت الأحاديث في الحث عليه والترغيب فيه، وإن أراد الجوع فلا، إذ لا فضيلة له عقلًا ولا شرعًا؛ بل كان النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم يستعيذ بالله منه. وراجع في ذلك كلام ابن الجوزي في تلبيس إبليس عَلَى الصوفية فِي مطاعمهم ومشاربهم، فصل من كتابه تلبيس إبليس (ص: ١٨٤) وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) التبيان في آداب حملة القرآن (ص: ٨٢، ٨٤).

<sup>(</sup>٣) أخلاق حملة القرآن للآجري (ص: ٩٦) باختصار الأسانيد.



ذلك»(١). وقال في موضع آخر: والمطلوب من القرآن هو فهم معانيه، والعمل به، فإن لم تكن هذه هِمَّةَ حافظه؛ لم يكن من أهل العلم والدين»(٢).

٤-دفع أوهام التعارض عن كلام الله تعالى: قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ وَلَوَكَانَ مِنْ عِندِغَيْرِاً لللهِ لَوَجَدُواْفِيهِ اُخْذِلَافًا كَثِيرًا ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

### 🖏 مفاتيح التدبر:

نقصد بمفاتيح التدبر تلك الأمور التي تفتح بابه، وتُعين عليه، وتُيسِّر الطريق إليه، فمنها ما يلي:

1- تعظيم القرآن: وطريق ذلك أن يستحضر القارئ في قلبه عظمة المتكلم سبحانه، «ويعلم أن ما يقرؤه ليس من كلام البشر، ولن تَحضُره عظمةُ المتكلِّم ما لم يتفكر في صفاته وجلاله وأفعاله؛ فإذا حضر بباله العرش والكرسي، والسموات والأرض وما بينهما من الجن والإنس والدواب والأشجار، وعلم أن الخالق لجميعها والقادر عليها والرازق لها واحد، وأن الكل في قبضة قدرته مُترددون بين فضله ورحمته، وبين نقمته وسطوته، إن أنعم فبفضله، وإن عاقب فبعدله، وأنه الذي يقول هؤلاء إلى الجنة ولا أبالي، وهؤلاء إلى النار ولا أبالي، وهذا غاية العظمة والتعالي، فبالتفكر في أمثال هذا

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (١٧/ ١٣٩).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى (۲۳/ ۵۵).

<sup>(</sup>٣) الموافقات في أصول الشريعة (٤/ ٢٠٩).





يَحضُّر تعظيم المتكلِّم ثم تعظيم الكلام، والمُعَظِّم للكلام الذي يتلوه؛ يستبشر به ويستأنس ولا يغفل عنه »(١).

وقد مدح الله قوما فقال: ﴿اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِنْبَا مُّتَشَهِهَا مَّثَانِيَ نْقْشَعِرُّ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْبَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ ذَالِكَ هُدَى ٱللَّهِ يَهْدِى بِهِ عَن يَشَاآهُ ﴾ [الزمر: ٢٣]، قال الحارث المحاسبي: كلام العالِم عندنا أحلى وألَذُّ وأرفع وأجَلُّ من كلام الجاهل، وكلام الشريف من كلام الوضيع، وكلام مَن أحسن إلينا لا كَمَن لا إحسان له إلينا، وكلام الناصح المُتَحَنِّن أحسن من كلام من لا ينصحنا ولا يَتَحَنَّن علينا، حتى إن كلام الوالدة نجد له من اللذة والحلاوة ما لا نجد من كلام غيرها؛ لمعرفتنا برحمتها ونصحها وتحننها علينا؛ فلا أحد أعظم من الله عَزَّوَجَلَّ عندنا قدرًا، ولا أشرف، بل لا شرف ولا قدر لمن لم يجعل الله عَزَّفَجَلَّ له الشَّرف والْقَدر، ولا أحد أعلم من الله عَنَّهَجَلَّ، ولا أحد أقرب لنا ولا أرْحم ولا أعظم تَحَنُّنًا من الله تعالى، بل لم يرحمنا راحم، ولم ينصحنا ناصح، ولم يَتَحَنَّن علينا مُتَحَنِّن، إلا بما استودع لنا في قلبه وسخَّره لنا بالرحمة والنصح... فإذا عَظُم في صدرك تعظيم المتكلم سبحانه؛ لم يكن عندك شيء أرفع ولا أشرف ولا أنفع ولا ألذ ولا أحلى من استماع كلام الله -جلُّ وعزَّ- وفَهْم معاني قوله تعظيما وحُبًّا له و إجلالا»<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين (١/ ٢٨١).

<sup>(</sup>٢) العقل وفهم القرآن (ص: ٣٠٤) بتصرف واختصار.

يقول ابنُ مسعود رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ: «إذا سمعتَ اللهَ يقول: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ [البقرة: ١٠٤] فأَصْغ لها سمعك، فإنَّه خير تُؤمَر به، أو شرّ تُصرَف عنه (٢).

وقال الليث: يقال: ما الرحمة إلى أحد بأسرع منها إلى مستمع القرآن لقوله تعالى ﴿ وَإِذَا قُرِعَ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللهُ وَاجبة » (٣). [الأعراف: ٢٠٤] و (لعل) من الله واجبة » (٣).

قال المحاسبي: ولقد ذم مولانا عَنَّوْجَلَّ المتشاغلين عند استماعهم بالمحادثة، فقالَ تَعَالَى: ﴿ نَحُنُ أَعَلَمُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ ۚ إِذْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْ هُمْ نَجُوكَ إِذْ يَسْتَمِعُونَ إِلَا يكون يَقُولُ ٱلظّلِمُونَ إِن تَنْبِعُونَ إِلَّا رَجُلًا مَسْحُورًا ﴾ [الإسراء: ٤٧]، فاحرص أن لا يكون فيك خُلُقٌ ذمَّ الله عَرَقِجَلَّ به كافرًا وإن كنت مؤمنًا، فإن من كمال الإيمان مخالفة أهل الكفر بالقول والفعل فيما نهى الله عَرَقِجَلَّ عنه (٤).

<sup>(</sup>١) جامع البيان للطبري (١٣/ ٣٤٥) باختصار يسير.

<sup>(</sup>٢) النكت والعيون (٥/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن (١/ ٩).

<sup>(</sup>٤) العقل وفهم القرآن للمحاسبي (ص:٣٢١).



٣- صدق النية: فإن الله إذا علم من عبده نية صادقة في تفهم كلامه، وقصدًا صالحًا إلى معرفة الحق والعمل به؛ وفقه وأعانه، وسَدَّدَ عقله، وهَدَى قلبه، وفتح له باب الفهم، ويسَّر له طريق العمل. وإذا رأى الله عَرَّبَكَ عبدَه إنما يطلب من معاني القرآن ما يَتزَيَّن به في المجالس ويتَصَنَّع به عند العباد، ويتباهى به على المنابر؛ ختم على قلبه فلم يدرك هداية القرآن، ولم ينتفع بأنواره، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَوْ عَلِمَ اللّهُ فِيهِمْ خَيْرًا لَأَسْمَعُهُمْ وَلَوْ أَسْمَعُهُمْ لَتَوَلّوا وَهُم مُعْرِضُونَ ﴿ آلَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

2- حضور القلب، سأل بعضُهم أحدَ العلماء: بِمَ أستعين على فهم معاني ما أتلو أو يُتلَى عليّ؟ فقال: بإحضار عقلك، فبذلك تفهم وتذكر، ألم تسمعه عَوْجَلَّ يقول: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكَرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ, قَلَبُ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُو شَهِيدٌ اللهَ يَوْكَ لَذِكَرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ, قَلَبُ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُو شَهِيدٌ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكَرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ, قَلَبُ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ ﴾ لا يُحَدِّث نفسه بغير ما يسمع، ﴿ وَهُو شَهِيدُ ﴾ قال مجاهد: ﴿أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ ﴾ لا يُحَدِّث نفسه بغير ما يسمع، ﴿ وَهُو شَهِيدُ ﴾ قال: شاهد القلب. قال: فكيف أُحْضِر عقلي؟ قال: بأن تَجْمَع فهمَك؛ حتى لا يكون فهمُك متفرقًا في شيء غير طلب الفهم لكلام مولاك، وتمنع جوارحك أن تشتغل بما لا يشتغل به عقلُك، وتستعمل كل جارحة بما يعينك على الفهم؛ كنظرك في مصحف، واستماعك إلى تلاوتك، جارحة بما يعينك على الفهم؛ كنظرك في مصحف، واستماعك إلى تلاوتك، أو تلاوة غيرك» (٢).

٥- التواضع وترك الكبر والعناد: فإن المستكبر عن قبول الحق لا تَنفُذ هدايات القرآن إلى قلبه قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ سَأَصْرِفُ عَنْ ءَايَتِيَ ٱلَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَإِن يَرَوُا حَكُلَّ ءَايَةٍ لَا يُؤْمِنُوا بِهَا وَإِن يَرَوُا سَبِيلَ ٱلرُّشُدِ لَا

<sup>(</sup>١) انظر المرجع السابق (ص: ٣٢٠).

<sup>(</sup>٢) العقل وفهم القرآن للمحاسبي (ص: ٣١٩).



يَتَّخِذُوهُ سَكِيلًا وَإِن يَكَرُواْ سَكِيلَ ٱلْغَيِّ يَتَّخِذُوهُ سَكِيلًا ۚ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَذَّبُواْ بِعَايَكَتِنَا وَكَانُواْ عَنْهَا غَلِفِلِينَ ﴾ [الأعراف: ١٤٦].

7- فهم المعنى الأصلي، وفهم المراد من الكلام ولو بصورة إجمالية، يقول ابن العلم بالمعنى الأصلي، وفهم المراد من الكلام ولو بصورة إجمالية، يقول ابن جرير رَحِمَهُ اللهُ: «وَفِي حَثِّ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ عِبَادَهُ عَلَى الإعْتِبَارِ بِمَا فِي آيِ الْقُرْآنِ، مِنَ الْمُوَاعِظِ وَالتِّبْيَانِ... مَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّ عَلَيْهِمْ مَعْرِفَةَ تَأْوِيلِ مَا لَمْ يَحْجُبْ عَنْهُمْ تَأْوِيلُهُ مِنْ آيَاتٍ، ... فَكَذَلِكَ مَا فِي آيِ كِتَابِ اللهِ، مِنَ الْعِبَرِ وَالْحِكَمِ عَنْهُمْ تَأْوِيلُهُ مِنْ آيَاتٍ، ... فَكَذَلِكَ مَا فِي آيِ كِتَابِ اللهِ، مِنَ الْعِبَرِ وَالْحِكَمِ وَالْأَمْثَالِ وَالْمَوَاعِظِ، لَا يَجُوزُ أَنْ يُقَالَ: اعْتَبِرْ بِهَا، إِلَّا لِمَنْ كَانَ بِمَعَانِي بَيَانِهِ وَالْأَمْثَالِ وَالْمَوَاعِظِ، لَا يَجُوزُ أَنْ يُقَالَ: اعْتَبِرْ بِهَا، إِلَّا لِمَنْ كَانَ بِدَلِكَ مِنْهُ جَاهِلًا، عَالِمًا، وَبِكَلَامِ الْعَرَبِ عَارِفًا، وَإِلَّا بِمَعْنَى الْأَمْرِ لِمَنْ كَانَ بِذَلِكَ مِنْهُ جَاهِلًا، عَلَامً مَعَانِي كَلَامِ الْعَرَبِ عَارِفًا، وَإِلَّا بِمَعْنَى الْأَمْرِ لِمَنْ كَانَ بِذَلِكَ مِنْهُ جَاهِلًا، أَنْ يَعْلَمُ مَعَانِي كَلَامِ الْعَرَبِ عَارِفًا، وَإِلَّا بِمَعْنَى الْأَمْرِ لِمَنْ كَانَ بِذَلِكَ مِنْهُ جَاهِلًا، أَنْ يَعْلَمُ مَعَانِي كَلَامِ الْعَرَبِ، ثُمَّ يَتَذَبَّرُهُ بَعْدُ، وَيَتَّعِظُ بِحِكَمِهِ وَصُنُوفِ عِبَرِهِ الْأَنْ يَعْلَمُ مَعَانِي كَلَامِ الْعَرَبِ، ثُمَّ يَتَذَبَّرُهُ بَعْدُ، وَيَتَّعِظُ بِحِكَمِهِ وَصُنُوفِ عِبَرِهِ الْأَنْ يَعْلَمُ مَعَانِي كَلَامِ الْعَرَبِ، ثُمَّ يَتَذَبَّرُهُ بَعْدُ، وَيَتَعِظُ بِحِكَمِهِ وَصُنُوفِ عِبَرِهِ الْكَالِكَ لَالْعَرَبِ عَلَى الْعَرَبِ الْعَرَبِ عَلَيْهِ الْعَرَبِ عَلَى الْعَرَبِ عَلَى الْعَرَبِ عَلَى الْعَرَبِ عَلَيْهِ الْعَرَبِ عَلَى الْمَلْعَلَى الْعَرَبِ عَلَيْهِ الْعَرَبِ عَلَى الْعَلَى الْعَرَبِ عَلَى الْمَلْعِلَى الْعَلَى الْعَرَاقِ الْعَمْ لَى الْعَرْبُ الْمَالِقِ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَرَبِ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَامِ اللْعَلَى الْعَلِي الْعَلَى الْعَلَى الْعَلِ

٧- تكرير التلاوة والترتيل مع الدرس والتأمل في المعاني والأسرار: فإنه نعم المعين على انفتاح معاني القرآن، وانكشاف أسراره، يقول ضياء الدين بن الأثير -أحسن الله إليه-: اعلم أن المُتَصَدِّي لحل معاني القرآن يحتاج إلى كثرة الدرس؛ فإنه كلما ديم على درسه ظهر من معانيه ما لم يظهر من قبل، وهذا شيء جرَّبته وخبرته؛ فإني كنت آخذ سورة من السور وأتلوها، وكلما مرَّ بي معنى أثبته في ورقة مفردة، حتى أُنتهي إلى آخرها، ثم آخذ في حلِّ تلك المعاني التي أثبتها واحدًا بعد واحد، ولا أقنع بذلك حتى أعاود تلاوة تلك السورة، وأفعل ما فعلته أولا، وكلما صقلتها التلاوة مرة بعد مرة ظهر في كل مرة من المعاني ما لم يظهر لي في المرة التي قبلها»(٢).

<sup>(</sup>١) جامع البيان للطبري (١/ ٧٦)، ط: دار هجر.

<sup>(</sup>٢) المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر (١/ ١٢٧).

اعتقاد التخصيص: ويَعنُون به أن يستشعر القارئ أنه المخصوص بالآية عامة -كانت- أو خاصة، فينبغي لمن يريد التدبر ألا يغادر الآية قبل أن يعرف حظَّه منها، يقول أبو حامد الغزالي رَحمَهُ اللهُ: وهو أن يُقدِّر أنه المقصود بكل خطاب في القرآن؛ فإنْ سمع أمرًا أو نهيًا قَدَّر أنه المَنْهيُّ والمأمور، وإنْ سمع وعدًا أو وعيدًا فكمِثْل ذلك، وإنْ سمع قصص الأولين والأنبياء علم أنَّ السَمَر غير مقصود، وإنما المقصود ليَعتَبِر به، وليأخذ من تضاعيفه ما يحتاج

وكيف لا يقدر هذا؟ والقرآن ما أنزل على رسول الله صَّالِلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ لَرِسُول الله حَاصَة؛ بل هو شفاءٌ وهدًى ورحمةٌ ونورٌ للعالمين؛ ولذلك أمر الله تعالى الكافَّة بشكر نعمة الكتاب، فقال تعَالى: ﴿وَانْ كُوا نِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنزَلَ عَلَيْكُمْ مِّن الْكِئْبِ وَالْحِكْمَة يَعِظُكُم بِهِ ﴿ البقرة: ٢٣١] وقال عَرَقِجَلَ: ﴿ وَانْ نَلْنَا إِلَيْكُمُ مِّن الْكِئْبِ وَالْحِكْمَة يَعِظُكُم بِهِ ﴿ وَالْبَياء: ١٠]، ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمُ مِّن الْكِئْبِ وَالْحِكْمَة يَعِظُكُم الله وَالْمَاتِ وَالْمِلْكُولِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَالْمِ اللهُ اللهُولُ اللهُ اللهُ

إليه. فما من قصة في القرآن إلا وسياقها لفائدة في حق النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

وأمته؛ ولذلك قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَكُلَّا نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلرُّسُلِ مَا نُثَبِّتُ بِهِ عُوَادَكَ ﴾

[هود: ١٢٠]، فليُقَدِّر العبد أن الله يُثَبِّت فؤادَه بما يقُصُّه عليه من أحوال الأنبياء،

وصبرهم على الإيذاء، وثباتهم في الدين؛ لانتظار نصر الله تعالى.

وإذا قصد بالخطاب جميع الناس فقد قصد الآحاد، فهذا القارئ الواحد مقصود، فما له ولسائر الناس؟! فَلْيُقَدِّر أنه المقصود، قال الله تعالى:



وقال مُطرِّف بن عبدالله: «إني لأَسْتَلْقِي من الليل على فراشي فأتدبر القرآن كله، فأعرض نفسي على أعمال أهل الجنة فأرى أعمالهم شديدة ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا كِله، فأعرض نفسي على أعمال أهل الجنة فأرى أعمالهم شديدة ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِنَا أَلْيَلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴿ لَا الذَارِيات: ١٧]، ﴿ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدُا وَقِيْمًا ﴿ الذَارِيات الله وَالذَارِيات الله وَالذَارِية وَالذَي وَلَيْ نَفُ وَمَا عَمال أهل النار قالوا ﴿ مَاسَلَكَ كُرُّ فِي سَقَرَ وَالنَّ الله وَالله وَ

وعن نافع قال: «كان ابن عمر يشتري السُّكَّرَ فيتصدق به فنقول له: لو اشتريت لهم بثمنه طعامًا كان أنفع لهم من هذا؟ فيقول: إني أعرف الذي تقولون؛ ولكني سمعت الله يقول: ﴿لَن نَنَالُواْ ٱلْبِرَّحَتَّىٰ تُنفِقُواْ مِمَّا يُحِبُّونَ ﴿ لَن نَنَالُواْ ٱلْبِرَّحَتَّىٰ تُنفِقُواْ مِمَّا يُحِبُّونَ ﴿ لَن نَنَالُواْ ٱلْبِرَّحَتَّىٰ تُنفِقُواْ مِمَّا يُحِبُّونَ ﴾ [آل عمران: ٩٢] وابن عمر يحب السُّكَّر!» (٣).

ويقول المُفَكِّر محمد إقبال: قد كنت تعمَّدت أن أقرأ القرآن بعد صلاة الصبح كل يوم، وكان أبي يراني فيسألني، ماذا أصنع? فأجيبه: أقرأ القرآن.

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين (١/ ٢٨٥).

<sup>(</sup>٢) تاريخ دمشق لابن عساكر (٥٨/ ٢٩٨).

<sup>(</sup>٣) كتاب تفسير القرآن لابن المنذر (١/ ٢٨٨).





وظل على ذلك ثلاث سنوات متتاليات، يسألني سؤاله فأجيبه جوابي، وذات يوم قلت له: مالك يا أبي: تسألني نفس السؤال، وأجيبك جوابًا واحدًا، ثم لا يمنعك ذلك عن إعادة السؤال من غدًا! فقال: إنما أردت أن أقول لك يا ولدي: إقرأ القرآن كأنما أُنزل عليك! ومنذ ذلك اليوم بدأت أتفهم القرآن، وأقبل عليه، فكان من أنواره ما اقتبست، ومن دُرَرهِ ما نَظَمْتُ»(۱).

#### 🤲 موانع التدبر:

وقد يَحُول بين العبد وبين التدبر والتفهم أمورٌ، ذكر بعضها حجة الإسلام الغزالي فقال: إنَّ أكثر الناس مُنِعوا عن فهم معاني القرآن لأسباب وحُجُب أَسْدَلُها الشيطان على قلوبهم؛ فعَمِيَت عليهم عجائبُ أسرار القرآن...، وحُجُب الفهم أربعة:

أولها: أن يكون الهَمُّ مُنصرِفًا إلى تحقيق الحروف بإخراجها من مخارجها، وهذا يَتَوَلَّى حِفْظَهُ شَيْطَانُ وُكِّلَ بِالْقُرَّاءِ لِيَصْرِفَهُمْ عَنْ فَهْمِ معاني كلام الله عَنَّوَجَلَّ، فلا يزال يحملهم على ترديد الحرف، يُخَيِّلُ إِلَيْهِمْ أَنَّهُ لَمْ يَخُرُجُ مِنْ مَخْرَجِهِ، فهذا يكون تأمَّله مقصورًا على مخارج الحروف، فأنَّى تَنْكشف له المعانى؟

ثانيها: أن يكون مُقلِّدًا لمذهب سمعه بالتقليد، وجَمُد عليه، وثبت في نفسه التعصب له بمجرد الاتباع، فهذا شخص قَيَّدَه معتقدُه عن أن يُجَاوِزَه، فلا يُمكِنه أن يخطر بباله غيرُ معتقدِه، فصار نظرُه موقوفًا على مسموعه، فإنْ لَمَعَ بَرْقٌ على بُعْدِ، وبَدَا له معنى من المعاني التي تُباين مَسْموعَه، حَمَل عليه شيطانُ

<sup>(</sup>١) روائع إقبال لأبي الحسن الندوي (ص ٤٢).



التقليد حَمْلة، وقال: كيف يخطر هذا ببالك، وهو خلاف مُعتقد آبائك؟! فيرى أن ذلك غرور من الشيطان، فيتباعد منه، ويحترز عن مثله، ولمثل هذا قالت الصوفية: إن العلم حجاب، وأرادوا بالعلم العقائد التي استمر عليها أكثر الناس بمجرد التقليد، أو بمجرد كلمات جَدَليَّة حَرَّرَها المتعصبون للمذاهب وألقوها إليهم، فأما العلم الحقيقي فكيف يكون حجابًا وهو مُنتهى المطلب؟!

ثالثها: أن يكون مُصِرًا على ذنب، أو مُتَّصِفًا بكِبْر، أو مُبْتَلَى في الجملة بهوى في الدنيا مُطاع؛ فإنَّ ذلك سبب ظلمة القلب وصدئه، وهو كالخَبَث على المرآة فيمنع جلية الحق من أن يَتجلَّى فيه، وهو أعظم حجاب للقلب، وبه حُجِب الأكثرون، وكلما كانت الشهوات أشد تراكمًا كانت معاني الكلام أشد احتجابًا، وكلما خَفَّ عن القلب أثقال الدنيا قَرُبَ تَجَلِّي المعنى فيه. فالقلب مثل المرآة، والشهواتُ مثل الصَّداِ، ومعاني القرآن مثل الصُّور التي تتراءى في المرآة، والرياضة للقلب بإماطة الشهوات مثل تَصْقِيل الجِلاء للمرآة، وقد شرط الله عَنَوَجَلَّ الإنابة في الفهم والتذكير، فقال تَعَالى: ﴿ بَصِرَةً وَذِكْرَى لِكُلِّ عَبْدٍ مُنِيبٍ اللهُ عَنَوَجَلً ﴿ وَمَا يَتَذَكِر، فقالَ تَعَالَى: ﴿ بَصِرَةً وَذِكْرَى لِكُلِّ عَبْدٍ مُنِيبٍ اللهُ عَنَوَجَلًا الإنابة في الفهم والتذكير، فقالَ تَعَالَى: ﴿ بَصِرَةً وَذِكْرَى لِكُلِّ عَبْدٍ مُنِيبٍ اللهُ عَنَوَجَلًا ﴿ وَمَا يَتَذَكِر اللهُ عَنَوَجَلًا ﴿ وَمَا يَتَذَكَ اللهِ اللهِ اللهُ عَنَوَجَلًا اللهُ عَنَا اللهُ عَنَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنَا اللهُ اللهُ عَنَا اللهُ اللهُ عَنَا اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَا اللهُ الله

رابعها: أن يكون قد قرأ تفسيرًا ظاهرًا، واعتقد أنه لا معنى لكلمات القرآن إلا ما تناوله النقل عن ابن عباس ومجاهد وغيرهما، وأنَّ ما وراء ذلك تفسير بالرأي، وأن من فسَّر القرآن برأيه فقد «تَبَوَّأَ مَقعَدَه من النَّار(۱)»، فهذا أيضًا من الحُجُب العظيمة»(۲).

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد، مسند عبد الله بن العباس، (٣/ ٤٩٦)، برقم (٢٠٦٩)، وقال الشيخ شعيب الأرنؤوط: إسناده ضعيف؛ لضعف عبد الأعلى الثعلبي، ومع ذلك فقد حسَّنه الترمذي وصححه ابن القطان.

<sup>(</sup>٢) إحياء علوم الدين (١/ ٢٨٥) باختصار.





قال: «فإن الوعيد فيمن يكون غرضه ورأيه تقرير أمر وتحقيقه، فيستجر شهادة القرآن إليه، ويحمله عليه، من غير أن يشهد لتنزيله عليه دلالة لفظية، لغوية أو نقلية. ولا ينبغي أن يفهم منه أنه يجب أن لا يفسّر القرآنُ بالاستنباط والفكر؛ فإن من الآيات ما نقل فيها عن الصحابة والمفسرين خمسة معان وستة وسبعة، ونعلم أنَّ جميعها غير مسموع من النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فإنها قد تكون متنافية لا تقبل الجمع، فيكون ذلك مستنبطًا بحُسن الفهم وطول الفكر؛ ولهذا قال صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم لابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُ: «اللهم فقَّهُ في الدين وعلمه التأويل»(۱).

.....

<sup>(</sup>۱) إحياء علوم الدين (۱/ ۳۷)، والحديث أخرجه البخاري، كتاب الوضوء، باب وضع الماء عند الخلاء، (۱) إحياء علوم الدين (١/ ٢٦٦) تام. (١٤٣)، (١/ ٢٦٦) تام.



## المبحث الثاني أساليب منهجية في تدبر القرآن الكريم

يَقصِد هذا المبحث إلى محاولة الإجابة على هذا السؤال المهم والمُلِحّ دائمًا: «كيف نتدبر القرآن؟».

وله جوابان: إجمالي وتفصيلي؛ أما الأول: فنذكر فيه كيفية التدبر إجمالًا، وأما الثاني: فنُفَصِّل فيها عددًا من الأساليب المنهجية في تدبر القرآن تفصيلًا.

فنقول وبالله التوفيق: لَمَّا كان التدبر هو التأمل والتفكر في كلام الله تعالى، كان طريق مَن يطلبه أن يتفهَّم معاني الآيات، ولا يقف عند ظواهرها القريبة، «وَصِفَةُ ذَلِكَ أَنْ يَشْغَلَ قَلْبَهُ بِالتَّفْكِيرِ فِي مَعْنَى مَا يَلْفِظُ بِهِ فَيَعْرِفَ مَعْنَى مَا كُلِّ آيَةٍ وَيَتَأَمَّلَ الْأَوَامِرَ وَالنَّوَاهِي وَيَعْتَقِدَ قَبُولَ ذَلِكَ فَإِنْ كَانَ مِمَّا قَصَّرَ عَنْهُ فِيمَا كُلِّ آيَةٍ وَيَتَأَمَّلَ الْأَوَامِرَ وَالنَّوَاهِي وَيَعْتَقِدَ قَبُولَ ذَلِكَ فَإِنْ كَانَ مِمَّا قَصَّرَ عَنْهُ فِيمَا مَضَى اعْتَذَرَ وَاسْتَغْفَرَ وَإِذَا مَرَّ بِآيَةٍ رَحْمَةٍ اسْتَبْشَرَ وَسَأَلَ أَوْ عَذَابٍ أَشْفَقَ وَتَعَوَّذَ أَوْ تَنْزِيهٍ نَزَّه وَعَظَّمَ أَوْ دُعَاءٍ تَضَرَّعَ وَطَلَبَ» (۱).

يقول أبو حامد الغزالي: وينبغي أن يَسْتوضِح من كل آية ما يليق بها؛ إذ القرآن يشتمل على ذِكْر صفات الله عَنَّوَجَلَّ وذِكْر أفعاله، وذِكْر أحوال الأنبياء عَلَيْهِمُالسَّلَامُ، وذِكْر أحوال المكذِّبين لهم، وأنهم كيف أُهلِكوا، وذِكْر أوامره وزواجره، وذِكْر الجنة والنار.

<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن (١/ ٣٦٩).



أما صفات الله عَرَّقِجَلَّ فليتأمل معانيها، لتنكشف له أسرارها، فتحتها معانٍ مدفونة لا تنكشف إلا للمُوفَّقين، فلْيكُن حريصًا على طلب ذلك الفهم، فإنَّ أعظم علوم القرآن تحت أسماء الله عَرَّقِجَلَّ وصفاته؛ إذ لم يُدرِك أكثرُ الخلق منها إلا أمورًا لائقةً بأفهامهم، ولم يعثروا على أغوارها.

وأما أفعاله تعالى: فليَفْهَم التالي منها صفات الله عَزَّوَجَلَّ وجلاله، إذ الفعل يدل على الفاعل، فتدل عظمته على عظمته، فمن عرف الحق رآه في كل شيء؟ إذ كل شيء فهو منه وإليه وبه وله، ومن لا يراه في كل ما يراه فكأنه ما عَرَفه، ولهذا ينبغي إذا قرأ التالي قوله عَزَّفَجَلَّ ﴿ أَفَرَءَيْتُمْ مَّا تَحُرُثُونَ ١٣) ﴾ [الواقعة: ٦٣]، ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ مَّا تُمْنُونَ ﴿ اللهِ الله ﴿ أَفَرَءَ يَنْتُمُ ٱلنَّارَ ٱلَّتِي تُورُونَ ﴿ ﴿ ﴾ [الواقعة: ٧١] فلا يَقصُر نظره على الماء والنار والحرْث والمَنِيّ؛ بل يتأمل في المَنِيّ وهو نُطفة متشابهة الأجزاء، ثم ينظر في كيفية انقسامها إلى اللحم والعظم، والعروق والعَصَب، وكيفية تشكل أعضائها بالأشكال المختلفة، من الرأس، واليد، والرِّجل، والكبد، والقلب، وغيرها، ثم إلى ما ظهر فيها من الصفات الشريفة، من السمع، والبصر، والعقل، وغيرها، ثم إلى ما ظهر فيها من الصفات المذمومة من الغضب، والشهوة، والكِبر والجهل، والتكذيب، والمجادلة، كما قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ أُوَلَمْ مَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَكُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمُ مُّبِينُ ﴿٧٧﴾ [يس: ٧٧]، فليتأمل هذه العجائب ليترقى منها إلى عَجَب العجائب، وهو الصفة التي منها صدرت هذه الأعاجيب، فلا يزال ينظر إلى الصَّنعة فيرى الصانع.

وأما أحوال الأنبياء عَلَيْهِمُالسَّلَامُ: فإذا سمع منها كيف كُذِّبوا وضُرِبوا وقُتِل بعضُهم! فليفهم منه صفة الاستغناء لله عَنَّهَجَلَّ عن الرسل والمُرسَل إليهم، وأنه



لو أهلك جميعَهم لم يؤثر في ملكه شيئا. وإذا سمع نُصرتَهم في آخر الأمر؛ فليفهم قدرة الله عَنْهَجَلَّ وإرادته لنصرة الحق.

وأما أحوال المكذبين كعاد وثمود وما جرى عليهم، فليكن فهمه منه استشعار الخوف من سطوته ونقمته، وليكن حظُّه منه الاعتبار في نفسه، وأنه إن غفل وأساء الأدب واغْترَّ بما أُمْهل، فربما تدركه النقمة وتنفذ فيه القضية.

هذا ما يتعلق بكيفية التدبر إجمالًا، فأما التفصيل فيظهر في هذه الأساليب المنهجية التي نذكرها بإذن الله تعالى مقرونة بنماذج تطبيقية توضح المراد بها، على أنه لا يحتاج إلى تنبيه أن نقول: إن أساليب التدبر ليست محصورة فيما نذكر، وإن بإمكان الباحث والقارئ استنباط أساليب جديدة أو اكتشافها لدى السابقين من العلماء والربانيين.

## 🖏 أولًا- الاعتبار:

ولفظ الاعتبار مأخوذ من العبور وهو المجاوزة من شيء إلى شيء، ولهذا سميت العبرة عَبرة؛ لأنها تنتقل من العين إلى الخد. وعلى هذا فقد قيل:

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين (١/ ٢٨٣) باختصار.



الاعتبار هو النظر في حقائق الأشياء وجهات دلالتها؛ ليُعرف بالنظر فيها شيءٌ آخر من جنسها. الله ومثله (٢٠).

وقد أمر الله بالاعتبار في قوله: ﴿فَاعَتَبِرُواْ يَتَأُولِي ٱلْأَبْصَارِ الله بالاعتبار في قوله: ﴿فَاعَتَبِرُواْ يَتَأُولِي ٱلْأَبْصَارِ الله بالاعتبار في آياتٍ، منها قوله ﴿ لَقَدْ كَاكَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِلْأُولِي وَلَا أَبُكِ بُو وَاللهِ العَرَالي العَرَالي : ﴿وَأَكْثَرُ أُسُرارِ اللَّهُ أَلَى العَرَالي : ﴿وَأَكْثَرُ أُسُرارِ القَرآن مُخَبَّأَة فِي طَي القصص والأخبار، فكن حريصا على استنباطها؛ ليُكشَف لك فيه من العجائب ما تستحقر معه العلوم المُزخرفة الخارجة عنه ﴾(٣).

وقيل: «إذا أخبر الله سبحانه بغضبه على قوم وعقابه إياهم، فظاهر ذلك: إخبارٌ عنهم، وباطنُه: عظة وتنبيه لمن يقرأ ويسمع من الأمة»(٤).

فمن الاعتبار أن يَعْبُرَ بالآية عمن نزلت فيه من الكفار والمنافقين مثلًا إلى غيرهم، فإن مَن فَعَل فِعْلَهم لا يَأْمَن أن يُعاقَب عقابَهم. وقد قال بعض المفسرين: كل آية في الكفار تَجُرُّ ذيلَها على عُصاة المؤمنين»(٥).

قال القرطبي: فإن قيل: فعلى هذا يجوز الاستدلال على المسلمين بما أنزل في الكافرين، ومعلوم أن أحكامهم مختلفة؟ قيل له: لا يستبعد أن يُنتزع مما أنزل الله في المشركين أحكامٌ تليق بالمسلمين. وقد قال عمر: إنا لو شئنا لا تخذنا سلائق وشواء، وتوضع صحفة وترفع أخرى، ولكنا سمعنا قول الله تعالى:

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير للرازي (٢٩/ ٥٠٤).

<sup>(</sup>٢) تفسير السمعاني (٥/ ٣٩٧).

<sup>(</sup>٣) إحياء علوم الدين (٤/ ٣٤٣).

<sup>(</sup>٤) مرعاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح لأبي الحسن المباركفوري (٧/ ٢٠٧) بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٥) - البحر المديد (٣/ ٢٨٣).

﴿أَذَهَبْتُمْ طَيِّبَكِكُو فِي حَيَاتِكُو الدُّنَيَا وَاسْتَمْنَعْتُم بِهَا ﴾ [الأحقاف: ٢٠]. وهذه الآية نص في الكفار، ومع ذلك ففهم منها عمر الزجرَ عما يناسب أحوالهم بعض المناسبة، ولم يُنكِر عليه أحد من الصحابة»(١).

وروي عن جابر قال: رأى عمر لحمًا معلقًا في يدي فقال: ما هذا يا جابر؟ فقلت: اشْتَهيتُ لحما فاشتريته، فقال: أو كلما اشتهيتَ اشتريتَ يا جابر؟ أما تخاف هذه الآية ﴿أَذَهَبَتُمْ طَيِّبَتِكُمْ فِي حَيَاتِكُمُ الدُّنْيَا وَاسْتَمْنَعْتُم بِهَا ﴾ [الأحقاف: ٢٠](٢).

ومن الاعتبار أن يتجاوز المرء خصوص الآية ليُعَمِّمَها على ما يشابهها من أحوال وأشخاص.

وقد يكون هذا التعميم في الأشخاص وقد يكون في الأحوال. أما الأشخاص فما نزل في شخص يَعمُّ كل شخص مثله يكون إلى يوم القيامة.

يقول الماتريدي: الخطاب بقوله: ﴿يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَبِ لَا تَغَلُواْ فِي دِينِكُمْ ﴾ [النساء: ١٧١] في حقيقة المعنى للخلق كلهم؛ لأن على كل الخلائق ألا يَغْلُوا في دينهم»(٣).

ويقول ابن القيم: سورة التكاثر سورة مكية نزلت خطابًا لقوم لا يؤمنون بالبعث والنشور، وقد قال النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لأبى بكر وعمر وقد أكلوا لحم شاة: والذى نفسى بيده لتُسألُنَّ عن هذا النعيم يوم القيامة! أخرجكم من بيوتكم

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن (٨/ ٩٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مالك في الموطأ، كتاب: صفة النبي صَلَّ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَالَّمَ، باب: ما جاء في أكل اللحم، (٥/ ١٣٧٠)، رقم: (٣٤٥١).

<sup>(</sup>٣) تأويلات أهل السنة للماتريدي (٣/ ٤٢٥).



الجوع، ثم لم تُرْجِعوا حتى أصابكم هذا النعيم!»(١)، فهذا الحديث الصحيح صريح في تعميم الخطاب وأنه غير مختص بالكفار، وأيضًا فالواقع يشهد بعدم اختصاصه، وأن الإلهاء بالتكاثر واقع من المسلمين كثيرا، بل أكثرهم قد ألهاه التكاثر، وخطاب القرآن عام لمن بلغه، وإن كان أول من دخل فيه المعاصرين لرسول الله فهو متناول لمَن بَعدَهم وهذا معلوم بضرورة الدين...فالخطاب للإنسان من حيث هو إنسان»(١).

وفي قوله تعالى: ﴿ فَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُواْ الصَّلُوةَ وَاتَّبَعُواْ الشَّهُوَتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّا ﴾ [مريم: ٥٩] يقول الشنقيطي: الظاهر أنهم اليهود والنصارى وغيرهم من الكفار، الذين خَلَفوا أنبياءهم وصالحيهم قبل نزول الآية فأضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات. وعلى كل حال؛ فالعبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، فكل خلف أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات يدخلون في الذم والوعيد المذكور في هذه الآية»(٣).

وأما التعميم في الأحوال، فما نزل في حال ينبغي أن يَعُمَّ ما يماثلها من أحوال، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَأْكُواْ مِمَّا لَمْ يُذَكِّرُ اَسْمُ اللّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ وَإِنَّهُ وَإِنَّ اللّهُ وَإِنَّهُ اللّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ وَإِنَّ أَطَعْتُمُوهُمُ إِنَّكُمُ لَشُرِكُونَ اللهُ ﴾ الشّيطِين لَيُوحُونَ إِلَى آوَلِيَ آمِيهِمْ لِيُجَدِلُوكُمُ وَإِنَّ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَشُركُونَ الله الشّيطِين لَيُوحُونَ إِلَى آوَلِيَآبِهِمْ لِيُجَدِلُوكُمُ وَإِنَّ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ الله الله الله النظر: في هذا دليل على أن مَن أحل ما حرم الله، أو حرّم ما أحل الله فقد أشرك (٤٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم: كتاب: الأشربة، باب: جواز استتباعه غيره إلى دار من يثق برضاه بذلك، (۳/ ۱۲۰۹)، رقم: (۲۰۳۸).

<sup>(</sup>٢) عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين (ص: ١٩١).

<sup>(</sup>٣) أضواء البيان (٤/ ٣٠٨).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن للنحاس (٢/ ٤٨٢).

وعن سلمان رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ قال: الصلاة مِكْيال، مَن أُوفَى أُوفِي له، ومَن طَفَّف فقد علمتم ما للمطففين (١). فهذه آية في التجارة؛ أخذنا منها فائدة في الصلاة.

وقال ابن القيم رَحْمَهُ اللَّهُ: حَذَارِ حَذَارِ مِن التهاون بالأمر إذا حضر وقته، فإنك إنْ تهاونت به ثبَّطَك اللهُ وأقعدك عن مَراضيه، قَالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّكُمُ رَضِيتُم بِاللَّهُ وَأَقعدك عن مَراضيه، قَالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّكُمُ رَضِيتُم بِاللَّهُ وُود عَن أُولُ مَنَ وَ فَاقَعُدُواْ مَعَ النَّه وردت في القعود عن أوّلُ مَنَ وَ فَاقَعُدُواْ مَعَ اللهُ عَمَلة، وعقوبة ذلك. الجهاد؛ أخذنا منها حرمة القعود عن شيء من مَراضي الله جملة، وعقوبة ذلك.

#### 📽 ثانيًا- المقارنة:

وهي أن يجمع ويقرِن بين آيتين في موضوع واحد؛ فيظهر له من المعاني ما لا يظهر في واحدة منهما، ومن ذلك ما فعله سهل بن عبد الله حين قرن بين قوله تعالى في حق محمد صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم ﴿ وَكَأْيِن مِن قَرْيَةٍ هِي أَشَدُّ قُونً مِن قَرْيَكِ فَي قَوْله تعالى في أَلَيْ أَخْرَجَنَك أَهَلَكُن هُم فَلا ناصِر لَهُم ﴿ آلَ ﴾ [محمد - ١٣]، وبين قوله تعالى في حق موسى عَلَيْه السَّلامُ ﴿ فَخَرَجَ مِنْها خَابِهَا يَتَرَقّبُ قَالَ رَبِّ نِجِيني مِن الْقَوْمِ الظّلالِمِينَ ﴿ آلَ ﴾ [القصص: ٢١]، وقال رَحْمَهُ اللّهُ: في الآية الأولى دليل على تفضيله على الكليم، القصص: ٢١]، وقال رَحْمَهُ اللّهُ: في الآية الأولى دليل على تفضيله على الكليم، لأنه لم يخرج خوفًا منهم، كما خرج موسى عَلَيْهِ السَّلامُ، ولكنه [أخرج] (٣)، كما قال الله تعالى: ﴿ أَخْرِجَ اللّه ولم يقُل خَرجتَ ولا جَزعت » (١٠).

<sup>(</sup>۱) - مصنف عبد الرزاق: كتاب الصلاة، باب المحافظة على الأوقات (۲/ ۳۷۳)، (۳۷۰)، وانظر: الدر المنثور: (۸/ ٤٤٢).

<sup>(</sup>٢) بدائع الفوائد (٣/ ٦٩٩). وانظر للاستزادة: الفوز الكبير في أصول التفسير للدهلوي (ص: ١٩١)، وفصول في أصول التفسير لمساعد الطيار (ص: ١١١).

<sup>(</sup>٣) في الأصل «ولكنه خرج»، ولعل الصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٤) تفسير التستري: ١٤٦.





قال الجاحظ: وفي القرآن معانٍ لا تكاد تفترق، مثل الصلاة والزكاة، والجوع والخوف، والجنة والنار، والرغبة والرهبة، والمهاجرين والأنصار، والجن والإنس»(۱). فينبغي أن يبحث عن حكمة هذا الاقتران، والمعاني المقصودة من التزامه.

فمن قرائن القرآن ما ذكره الإمام فخر الدين الرازي حيث قال: واعلم أنه تعالى قرن إلزام بر الوالدين بعبادته وتوحيده في مواضع:

أحدها: في هذه الآية: ﴿وَاعْبُدُواْ اللَّهَ وَلَا نَشْرِكُواْ بِهِ عَشَيْكا ۗ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا ﴾ [النساء: ٣٦].

وثانيها: قوله: ﴿وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُدُوۤا إِلَّاۤ إِيَّاهُ وَبِٱلْوَٰلِدَيْنِ إِحْسَنَا ۗ﴾ [الإسراء: ٢٣].

وثالثها: قوله: ﴿أَنِ ٱشَّكُرْ لِي وَلِوَالِدَيْكَ إِلَى ٱلْمَصِيرُ اللَّهُ [لقمان: ١٤].

قال: وكفى بهذا دلالة على تعظيم حقهما ووجوب برهما والإحسان إليهما»(٢).

وبين الإمامُ الحكمةَ في هذا الاقتران فكان مما قال: «إنما أرْدفَ عبادة الله بالإحسان إلى الوالدين لوجوه:

أحدها: أن نعمة الله تعالى على العبد أعظم، فلا بد من تقديم شكره على شكر غيره، ثم بعد نعمة الله فنعمة الوالدين أعم النّعم، وذلك لأن الوالدين

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين (١/ ٤٢).

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير (١٠/ ٧٦).



هما الأصل والسبب في كون الولد ووجوده، كما أنهما مُنْعِمان عليه بالتربية، وأما غير الوالدين فلا يصدر عنه الإنعام بأصل الوجود، بل بالتربية فقط، فثبت أنَّ إنعامهما أعظم وجوه الإنعام بعد إنعام الله تعالى.

وثانيها: أنَّ الله سبحانه هو الْمُؤَثِّرُ في وجود الإنسان في الحقيقة، والوالدان هما المؤثران في وجوده بحسب العُرف الظاهر، فلما ذكر المؤثر الحقيقي أردفَه بالْمُؤَثِّرُ بحسب العرفُ الظاهر.

وثالثها: أنَّ الله تعالى لا يطلب بإنعامه على العبد عِوضًا ألْبَتَة، بل المقصود إنما هو مَحْضُ الإنعام، والوالدان كذلك؛ فإنهما لا يطلبان على الإنعام على الولد عِوضًا ماليًّا ولا ثوابًا، فإن مَنْ يُنْكِرُ الْمِيعَادَ يُحْسِنُ إلى ولده ويربيه، فمن هذا الوجه أَشْبَهَ إِنْعَامُهُمَا إِنْعَامَ اللهِ تعالى.

الرابع: أنَّ الله تعالى لا يَمَلُّ من الإنعام على العبد، ولو أتى العبدُ بأعظم الجرائم، فإنه لا يقطع عنه موادَّ نعمه ورَوادِفَ كرمه، وكذا الوالدان لا يَمَلَّان الولدَ ولا يقطعان عنه موادَّ مِنَحِهما وكرمِهِما، وإن كان الولدُ مُسِيئًا إلى الوالدين...»(۱).

ومن قرائن القرآن؛ قوله تعالى: ﴿إِيَّاكَ نَمْنُهُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ۞﴾ [الفاتحة:٥]، قال ابن القيم رَحْمُهُ ٱللَّهُ: ﴿وَهَذَانَ الْأَصْلَانِ وَهُمَا التَّوَكُّلُ، وَالْعِبَادَةُ قَدْ ذُكِرَا فِي الْقُرْآنِ فِي عِدَّةِ مَوَاضِعَ، قُرِنَ بَيْنَهُمَا فِيهَا، هَذَا أَحَدُهَا.

الثَّانِي: قَوْلُ شُعَيْبِ ﴿ وَمَا تَرْفِيقِيٓ إِلَّا بِٱللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنيبُ ﴾ [هود: ٨٨].

<sup>(</sup>۱) التفسير الكبير (۳/ ٥٨٦).



الثَّالِثُ: قَوْلُهُ تَعَالَى ﴿ وَلِلَّهِ غَيْبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ ٱلْأَمْرُ كُلُّهُۥ فَاعْبُدُهُ وَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ ۚ ﴾ [هود: ١٢٣].

الرَّابِعُ: قَوْلُهُ تَعَالَى حِكَايَةً عَنِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ رَبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَإِلَيْكَ أَنَبْنَا وَإِلَيْكَ أَنَبْنَا وَإِلَيْكَ أَنَبْنَا وَإِلَيْكَ أَنْبُنَا وَإِلَيْكَ أَلْمُوسِيرُ اللهِ الممتحنة: ٤].

الْخَامِسُ: قَوْلُهُ تَعَالَى ﴿ وَٱذْكُرِ أَسْمَ رَبِّكَ وَتَبَتَّلْ إِلَيْهِ تَبْتِيلًا ﴿ ۚ ۚ ٱلۡشُرِقِ وَٱلْغَرْبِ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَاتَّخِذْهُ وَكِيلًا ﴿ ﴾ [المزمل: ٨].

السَّادِسُ: قَوْلُهُ تَعَالَى ﴿قُلْ هُوَرَبِي لَآ إِلَهَ إِلَاهُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلُتُ وَإِلَيْهِ مَتَابِ

قال: فَهَذِهِ سِتَّةُ مَوَاضِعَ يُجْمَعُ فِيهَا بَيْنَ الْأَصْلَيْنِ، وَهُمَا «﴿إِيَاكَ نَعْبُهُ وَإِيَّاكَ نَعْبُهُ وَالْ

قال: وَسِرُّ الْخَلْقِ وَالْأَمْرِ، وَالْكُتُبِ وَالشَّرَائِعِ، وَالثَّوَابِ وَالْعِقَابِ انْتَهَى إِلَى هَاتَيْنِ الْكَلِمَتَيْنِ، وَعَلَيْهِمَا مَدَارُ الْعُبُودِيَّةِ وَالتَّوْحِيدِ، حَتَّى قِيلَ: أَنْزَلَ اللهُ مِائَةَ كِتَابٍ وَأَرْبَعَةَ كُتُبٍ، جَمَعَ مَعَانِيَهَا فِي التَّوْرَاةِ وَالْإِنْجِيلِ وَالْقُرْآنِ، وَجَمَعَ مَعَانِي كِتَابٍ وَأَرْبَعَةَ كُتُبٍ، جَمَعَ مَعَانِيهَا فِي التَّوْرَاةِ وَالْإِنْجِيلِ وَالْقُرْآنِ، وَجَمَعَ مَعَانِي هَذِهِ الْكُتُبِ الثَّلَاثَةِ فِي الْقُرْآنِ، وَجَمَعَ مَعَانِي الْقُرْآنِ فِي الْمُفَصَّلِ، وَجَمَعَ مَعَانِي الْمُفَصَّلِ فِي الْمُفَصَّلِ، وَجَمَعَ مَعَانِي الْمُفَصَّلِ فِي الْفُرْآنِ فِي الْفُرْآنِ فِي الْفُرْآنِ فِي الْفُرْآنِ فِي الْفُرْآنِ فِي الْفُرْآنِ، وَجَمَعَ مَعَانِي اللهُ فَصَّلِ فِي الْفُرْآنِ فِي الْفُاتِحَةِ فِي ﴿إِيَّكَ نَسْتَعِينُ ۞ ﴾ اللهُ فَصَّلِ فِي الْفُاتِحَةِ، وَمَعَانِي الْفُاتِحَةِ فِي ﴿إِيَّكَ نَسْتَعِينُ ۞ ﴾ اللهُ فَصَّلِ فِي الْفُاتِحَةِ، وَمَعَانِي الْفُاتِحَةِ فِي الْفُاتِحَةِ فِي الْفُاتِحَةِ فِي الْفُاتِحَةِ فِي الْفُاتِحَةِ فَي الْفُاتِحَةِ وَالْكُلُونَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين (١/ ٩٥).



## الثاً- المقابلة: 🕸

وهي أن يجمع القارئ بين الآية وما يقابلها من آيات فيظهر له من المعاني ما خفي عنه، فإن الأشياء بضدِّها تتميز، والفرق بينها وبين المقارنة أن الأولى تكون بين الآيات المتوافقة في الموضوع، وهذه تكون بين المتقابلات.

ومن أمثلة المقابلة ما ذكره القرطبي رَحمَهُ اللّهُ حيث قال: يُقَالُ: إِنَّ مَنْ أَعْطِيَ الْحِكْمَةَ وَالْقُرْآنَ فَقَدْ أُعْطِيَ أَفْضَلَ مَا أُعْطِيَ مَنْ جَمَعَ علم كتب الأولين مِنَ الصُّحُفِ وَغَيْرِهَا، لِأَنَّهُ قَالَ لِأُولَئِكَ: ﴿وَمَاۤ أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ اللّهِ مِنَ الصَّحُفِ وَغَيْرِهَا، لِأَنَّهُ قَالَ لِأُولَئِكَ: ﴿وَمَاۤ أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ اللّهِ مِنَ الصَّحُفِ وَغَيْرِهَا، لِأَنَّهُ قَالَ لِأُولَئِكَ: ﴿وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ اللّهِ مِن القَرآن ﴿ وَمَن يُؤْتَ ٱللّهِ صَمَّمَةً فَقَدُ أُوتِي خَيْرًا ﴾ [الإسراء: ٨٥] وقال عن القرآن ﴿ وَمَن يُؤْتَ ٱللّهِ صَمَّمَةً فَقَدُ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ [البقرة: ٢٦٩].

وقال بعض الحكماء: مَنْ أُعْطِيَ الْعِلْمَ وَالْقُرْآنَ يَنْبَغِي أَنْ يَعْرِفَ نَفْسَهُ، وَلاَ يَتَوَاضَعَ لِأَهْلِ الدُّنْيَا لِأَجْلِ دُنْيَاهُمْ، فَإِنَّمَا أُعْطِيَ أَفْضَلَ مَا أُعْطِي أَصْحَابُ الدُّنْيَا، لِأَنْ اللهَ تَعَالَى سَمَّى الدُّنْيَا مَتَاعًا قَلِيلًا، فقال: ﴿قُلْمَنْكُ ٱلدُّنْيَاقِلِيلٌ ﴾ [النساء: الدُّنْيَا، لِأَنَّ اللهَ تَعَالَى سَمَّى الدُّنْيَا مَتَاعًا قَلِيلًا، فقال: ﴿قُلْمَنْكُ ٱلدُّنْيَاقِلِيلٌ ﴾ [النساء: ٧٧]، وسَمَّى العلمَ والقرآنَ ﴿خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ فقال ﴿وَمَن يُوَّتَ ٱلْحِكَمَةَ فَقَدُ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ [البقرة: ٢٦٩]» (١).

وقال الفخر الرازي: ثم تفكَّر أن الله تعالى ما أعطَى من العلم إلا القليل، قال: ﴿وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ اللهِ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي (٣/ ٣٣٠) بتصرف.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير (٢/ ٤٠٠).





## 🕸 رابعًا- التركيب:

ونعني به أن الفائدة قد تُؤْخَذ من تركيب آيتين أو أكثر معًا، يقول ابن القيم رَحَمُ اللّهُ: «وَالْمَقْصُودُ تَفَاوُتُ النَّاسِ فِي مَرَاتِبِ الْفَهْمِ فِي النُّصُوصِ، وَأَنَّ مِنْ يَفْهَمُ مِنْ الْآيَةِ حُكْمًا أَوْ حُكْمَيْنِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَفْهَمُ مِنْهَا عَشَرَةَ أَحْكَامٍ مِنْهُمْ مَنْ يَفْهَمُ مِنْ الْآيَةِ حُكْمًا أَوْ حُكْمَيْنِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَفْهَمُ مِنْهَا عَشَرَةَ أَحْكَامٍ مِنْ هَفْرَ مِنْ ذَلِكَ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَقْتَصِرُ فِي الْفَهْمِ عَلَى مُجَرَّدِ اللَّفْظِ دُونَ سِيَاقِهِ، وَدُونَ إِيمَائِهِ وَإِشَارَتِهِ وَتَنْبِيهِهِ وَاعْتِبَارِهِ، وَأَخَصُّ مِنْ هَذَا وَأَلْطَفُ ضَمُّهُ إلَى نَصِّ وَدُونَ إِيمَائِهِ وَإِشَارَتِهِ وَتَنْبِيهِهِ وَاعْتِبَارِهِ، وَأَخَصُّ مِنْ هَذَا وَأَلْطَفُ ضَمُّهُ إلَى نَصِّ آخِرَ مُنْ اقْتِرَانِهِ بِهِ قَدْرًا زَائِدًا عَلَى ذَلِكَ اللَّفْظِ بِمُفْرَدِهِ، وَهَذَا وَأَلْكُ بَارْتِبَاطِ هَذَا بِهُذَا وَتَعَلَّقِهِ بِهِ.

وَهَذَا كَمَا فَهِمَ ابْنُ عَبَّاسٍ مِنْ قَوْلِهِ: ﴿وَحَمَّلُهُۥ وَفِصَلُهُۥ ثَلَثُونَ شَهُرًا ﴾ [البقرة: ٢٣٣] [الأحقاف: ١٥] مع قوله: ﴿ وَٱلْوَلِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ ۗ ﴾ [البقرة: ٢٣٣] أَنَّ الْمَرْأَةَ قَدْ تَلِدُ لِسِتَّةِ أَشْهُرٍ ﴾ (١).

ويقول النيسابوري: قوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ أُولَيِكَ هُمُّ خَيْرُ ٱلْبَرِيَةِ ﴿ الْبَينَ فِيهَا ٱلْأَنْهُرُ خَلِدِينَ فِيهَا ٱبْدَا رَجِهِمْ جَنَّتُ عَدْنِ تَعْرِى مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهُرُ خَلِدِينَ فِيهَا ٱبْدَا رَجِهِمْ عَنْتُ عَدْنِ تَعْرِى مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهُرُ خَلِدِينَ فِيهَا ٱبْدَا رَضِي اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ قَلِكَ لِمَنْ خَشِى رَبَّهُ ﴾ [البينة: ٧-٨] مع قوله ﴿إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ قَلْهَ لِمَنْ خِبَادِهِ ٱلْعُلَمَتُواُ ﴾ [فاطر: ٢٨] ظاهر في أن العلماء بالله هم خير البرية، اللهم اجعلنا منهم » (٢).

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين (١/ ٣٥٤).

<sup>(</sup>٢) غرائب القرآن للنيسابوري (٦/ ٥٤٥).

ويقول الفيروز آبادي: واعلم أن الشكوى إلى الله عَرَّفَكَلَ لا تنافى الصبر؛ فإن يعقوب عَلَيْهِ السَّلَامُ وَعَدَ بالصبر الجميل، والنبيُّ إذا وَعَدَ لا يُخلِف، ثم قال: فإن يعقوب عَلَيْهِ السَّلَامُ أَسْهِ في آيوسف: ٨٦] وكذلك أيوب عَلَيْهِ السَّلَامُ أخبر الله عنه أنه وجده صابرًا، مع قوله: ﴿مَسَّنِي ٱلضُّرُ وَأَنْتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ الله وَ الله عنه أنه وجده صابرًا، مع قوله: ﴿مَسَنِي ٱلضُّرُ وَأَنْتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ الله وَ الله عنه أنه وجده صابرًا، مع قوله: ﴿مَسَنِي ٱلضُّرُ وَأَنْتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ الله وَ الله عنه أنه وجده صابرًا، مع قوله: ﴿مَسَنِي ٱلله الله كوى إلى الله وَ كما رأى الأنبياء: ٨٣]، وإنما ينافى الصبر شكوى الله، لا الشكوى إلى الله و حمك بعضُهم رجلًا يشكو من يرحمك الله عن لا يرحمك الله عن لا يرحمك!»(١).

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ يَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ قُلُ فِيهِ مَا إِنْمُ وَمَنْفِعُ لِلنَّاسِ ﴾ [البقرة: ٢١٩]، فقد ذهب بعض العلماء إلى أنها دالَّة على تحريم الخمر، وذلك أن الآية دالَّة على أن الخمر مشتملة على الإثم، والإثم حرام لقوله تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِي ٱلْفُونَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَالْبِعْمَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِ ﴾ [الأعراف: ٣٣]، فكان مجموع هاتين الآيتين دليلًا على تحريم الخمر (٢).

وقد يُستعمل هذا التركيب بشكل أوسع من مجرد آيتين أو ثلاث إلى عملية «ربط للجزئيات بكلياتها، أي أنك تقرأ القرآن وأنت تربط جزئياته بالكليات فيتكوَّن في ذهنك هرم تصاعدي حتى تصل إلى الغايات، أو المقاصد، ثم تُوحِّد بينها حتى تصل إلى المقاصد الكبرى»(٣).

<sup>(</sup>١) بصائر ذوى التمييز في لطائف الكتاب العزيز (ص: ٩٨٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: معاني القرآن وإعرابه للزجاج (١/ ٢٩٢)، و التفسير الكبير (٦/ ٣٩٩).

<sup>(</sup>٣) عشر رسائل من أجل فهم أفضل للقرآن الكريم، لمصطفى الحسن، مقال منشور على موقع .https://www.facebook.com/notes/396908123679018





## 📽 خامسًا- ملاحظة مواقع الأسماء الحسنى ومناسباتها :

يقول الغزالي: وأعظم علوم القرآن تحت أسماء الله عَنَّهَجَلَّ وصفاته، إذ لم يُدرك أكثر الخلق منها إلا أمورًا لائقةً بأفهامهم، ولم يعثروا على أغوارها»(١).

فمن ذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُمُسِكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولًا وَلَيِن زَالتَا إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنَ أَحَدِمِّنا بَعْدِهِ ۚ إِنَّهُ رَكَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴾ [فاطر: ٤١]، قال أبو جعفر النحاس رَحْمَهُ ٱللَّهُ: وفي الآية سؤال يقال هذا موضع قدرة فكيف قال ﴿إِنَّهُ رُكَانَ عَلِيمًا غَفُورًا ﴾؟ فالجواب: أنهم لما قالوا ﴿أَتَّخَذَ ٱلرَّحْنُ وَلَدًا ﴿ اللهِ ﴾ [مريم: ٨٨] كادت الجبال تزول، وكادت السموات يَنْفَطِرن، وكادت الأرض تَخِرُّ لعِظَم ما قالوا فَأَسْكنها الله -جل وعز-، وأخّر عقابهم، وحَلُم عنهم؛ فذلك قوله سبحانه: ﴿إِنّهُ رُكَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴾ (٢) وقال ابن جرير رَحْمَهُ ٱللَّهُ: إن الله كان حليمًا عمَّن أشرك وكفر به مِن خَلْقِه في تركه تعجيل عذابه له، غفورًا لذنوب من تاب منهم، وأناب إلى الإيمان به، والعمل بما يُرضيه (٣).

وفي قوله تعالى على لسان عيسى عَلَيْهِ السَّلَامُ في شأن من اتخذوه إلهًا من دون الله: ﴿ إِن تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكُّ وَإِن تَعْفِرً لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [المائدة: ١١٨]، تراه قال: ﴿ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ ولم يَقُل: فإنك أنت الغفور الرحيم. قال القرطبي رَحَمُ أُللَهُ: «لأنه قَصَدَ التسليم لأمره والتفويض لحُكمه. ولو قال: فإنك أنت الغفور الرحيم لأوهم الدعاء بالمغفرة لمن مات على شركه، وذلك مستحيل»، وقال

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين (١/ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن - النحاس (٥/ ٤٦٥).

<sup>(</sup>٣) جامع البيان (٢٠/ ٤٨٢).



ابن الأنباري: معنى الكلام: لا ينبغي لأحدٍ أن يعترض عليك، فإن عذَّبتَهم، فلا اعتراض عليك، وإن غفرت لهم-ولستَ فاعلاً إذا ماتوا على الكفر- فلا اعتراض عليك، وقال غيره: العفو لا يَنْقُص عزَّك، ولا يخرج عن حكمك. »(١)

## 🥸 سادسًا- ملاحظة الترتيب:

فإن للترتيب في القرآن حكمة، وللتقديم والتأخير معنى، والموفّق من هُدِيَ إليه. يقول عبد القاهر الجرجاني: وهو باب كثير الفوائد، جَمُّ المحاسن، واسع التصرف، بعيد الغاية، لا يزال يفتر لك عن بديعة، ويُفضي بك إلى لطيفة، ولا تزال ترى شِعرًا يروقك مَسمَعُه، ويلْطُف لديك موقعه، ثم تنظر فتجد سبب أن راقك ولطف عندك، أن قُدِّم فيه شيءٌ، وحُوِّل اللفظ عن مكان إلى مكان (٢٠). ففي قوله تعالى: ﴿عَفَا اللَّهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ حَقَّن يَتَبَيّنَ لَكَ النَّينَ لَكَ النَّينَ صَدَقُوا وَتَعَلَم الكَذِبِينَ الله المعاتبة (عالى السلف: سمعتم بمُعاتبة أحسن من هذا؟! بدأ بالعفو قبل المعاتبة (٣٠). وقال ابن عطية: قَدَّم له ذِكرَ العفو قبل العتاب إكرامًا له صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمٌ (١٠).

وفي قوله تعالى: ﴿لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَدَوةً لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلْيَهُودَواَلَّذِينَ اَ الْمَهُودَوالَّذِينَ الْمَهُودَوالَّذِينَ الْمَهُودَ الْمَهُودَ الْمَهُودَ عَلَى المشركين بعد المُمْركين بعد

<sup>(</sup>۱) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي (٦/ ٣٧٨)، زاد المسير في علم التفسير (١/ ٢٠٦) وللدكتور على بن سليمان العبيد بحثان طيبان عن ختم الآيات بالأسماء الحسني ودلالتها أحدهما نظري والآخر تطبيقي درس فيه الفاتحة والبقرة.

<sup>(</sup>٢) دلائل الإعجاز (١/ ١٠٦).

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم (٦/ ١٨٠٥).

<sup>(</sup>٤) المحرر الوجيز (٣/ ٣٨).



لَزِّهما في قَرَنٍ واحد إشعارٌ بتقدمهم عليهم في العداوة، كما أن في تقديمهم عليهم في العداوة، كما أن في تقديمهم عليهم في قوله تعالى ﴿ وَلَنَجِدَ نَهُمُ أَحْرَصَ ٱلنَّاسِ عَلَىٰ حَيَوْةٍ وَمِنَ ٱلَّذِينَ أَشَرَكُوا ۚ ﴾ [البقرة: ٩٦] إيذانًا بتقدمهم عليهم في الحرص»(١).

وفي قوله تعالى ﴿ وَأَذِن فِي ٱلنَّاسِ بِٱلْحَيِّ يَأْتُوكَ رِجَالًا وَعَلَى كُلِّ صَامِرٍ ﴾ [الحج: ٢٧] قال ابن عطية: في تقديم ﴿ رِجَالًا ﴾ تفضيل للمُشاة في الحج، قال ابن عباس: ما آسَى على شيء فاتني إلا أن أكون حججت ماشيًا، فإني سمعت الله تعالى يقول: ﴿ يَأْتُوكَ رِجَالًا ﴾ "٢٠).

وفي قوله تعالى: ﴿ جَنَّتُ عَدَّنِ يَدُّخُلُونَهَا تَجَرِّى مِن تَعَّتِهَا ٱلْأَنْهَا لُمُّ فِيهَا مَا يَشَاءُونَ كَنَالِكَ يَجُزِى ٱللَّهُ ٱلْمُنَّقِينَ ﴿ آ ﴾ [النحل: ٣١] قال البيضاوي: وفي تقديم الظَّرف ﴿ فِيهَا ﴾ تنبيه على أن الإنسان لا يجد جميع ما يريده إلا في الجنة » (٣٠).

<sup>(</sup>١) إرشاد العقل السليم (٣/ ٧١).

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز (٤/ ١١٨).

<sup>(</sup>٣) أنوار التنزيل (٣/ ٢٢٥).



السابقين. والظالمون أكثر الأقسام، كما قال: ﴿وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِى ٱلشَّكُورُ ﴿ اللهُ ﴾ [سبأ: ١٣]»(١)

وفي قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ غَيْبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ ٱلْأَمْرُ كُلُهُۥ فَاعَبُدُهُ وَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ ﴾ [هود: ١٢٣] يقول أبو السعود: الفاء لترتيب الأمر بالعبادة والتوكل على كون مرجع الأمور كلها إلى الله تعالى، وفي تأخير الأمر بالعبادة إشعار بأنه لا ينفع دونها»(٢).

وفي قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَنَّخِذُواْ عَدُوِّى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَآءَ ﴾ [الممتحنة: ١] قالوا: في تقديم (عَدُوِّى)، إشارة إلى أنه المهم، وإن فُرِض أن لم يكن عدوًا لهم (٣).

وفي قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لِرَبِهِ لَكُنُودُ الله [العاديات: ٦] يقول نظام الدين النيسابوري: في تقديم الظَّرف مزيد تقريع! يعني أنه لِنعمة ربه خصوصًا لَشديدُ الكُفران، فكيف نعمة غيره مثل الأبوين ونحوهما؟!»(٤).

## 🕸 سابعًا- ملاحظة التقسيم :

<sup>(</sup>١) الكشف والبيان للثعلبي (٨/ ١٠٨)، غرائب القرآن للنيسابوري (٥/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٢) إرشاد العقل السليم (٤/ ٢٤٩).

<sup>(</sup>٣) غاية الأماني في تفسير الكلام الرباني لشهاب الدين الكوراني (ص: ١٤٢).

<sup>(</sup>٤) غرائب القرآن للنيسابوري (٦/ ٥٥٠).

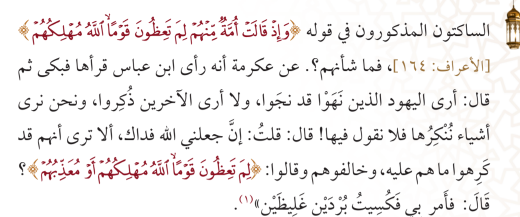


يَلْحظُ أَنَّ ثَمَّة قسمًا ثالثًا لم يُذْكَر، وهو من يسأل اللهَ الآخرة فحسب، فينبغي عليه أن يبحث عن الحكمة في السكوت عنه. قال الرازي: واختلفوا في أن هذا القسم هل هو مشروع أو لا؟ والأكثرون على أنه غير مشروع؛ وذلك أن الإنسان خُلِقَ محتاجًا ضعيفًا، لا طاقة له بآلام الدنيا، ولا بمشاقً الآخرة، فالأَوْلَى له أن يستعيذ بربه من كل شرور الدنيا والآخرة، عَنْ أَنَس أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّالَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَادَ رَجُلاً مِنَ الْمُسْلِمِينَ قَدْ خَفَتَ فَصَارَ مِثْلَ الْفَرْخِ، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللهِ صَلَّالُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ «هَلْ كُنْتَ تَدْعُو بِشَيْءٍ، أَوْ تَسْأَلُهُ إِيَّاهُ؟ ». قَالَ نَعَمْ، كُنْتُ أَقُولُ: اللَّهُمَّ مَا كُنْتَ مُعَاقِبي بِهِ فِي الْآخِرَةِ فَعَجِّلْهُ لِي فِي الدُّنْيَا. فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صَ<u>لَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلِّمَ</u>: «سُبْحَانَ اللهِ لاَ تُطِيقُهُ -أَوْ لاَ تَسْتَطِيعُهُ-، أَفَلاَ قُلْتَ: ﴿ وَانِنَا فِي ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي ٱلْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴿ أَنَّ ﴾ [البقرة: ٢٠١]، قَالَ: » فَدَعَا الله لَهُ فَشَفَاهُ » (١٠). واعلم أنه سبحانه لو سلَّط الألم على عِرْق واحد في البدن، أو على مَنْبت شَعْرةٍ واحدةٍ لشُّوش الأمر على الإنسان، وصار بسببه محرومًا عن طاعة الله تعالى، وعن الاشتغال بذكره، فمن ذا الذي يستغني عن إمداد رحمة الله تعالى في أُولاه وعُقْباه؟. فثبت أن الاقتصار في الدعاء على طلب الآخرة غير جائز، وفي الآية إشارة إليه حيث ذكر القسمين وأهمل هذا القسم الثالث ١٤٠٠.

ومنه قوله تعالى في قصة أصحاب السبت: ﴿فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِّرُواْ بِهِ الْمَعَانُ اللَّهِ مِنْ السُّوَةِ وَأَخَذَنَا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ بِعَذَابِ بَعِيسٍ بِمَا كَانُواْ يَغَذَابِ بَعِيسٍ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴿ الْأَعْرَافَ: ١٦٥]، ينبغي الالتفات إلى أن ثَمَّة قِسمًا ثالثًا وهم يَفْسُقُونَ ﴿ الْأَعْرَافَ: ١٦٥]، ينبغي الالتفات إلى أن ثَمَّة قِسمًا ثالثًا وهم

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الصحيح: كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب كراهة الدعاء بتعجيل العقوبة في الدنيا (٤/ ٢٠٦٨)، (٢٦٨٨).

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير (٥/ ٣٣٦).



## 🕸 ثامنًا- ملاحظة مفهوم العبارة:

فكما أن للكلام دلالة بمنطوقه، كذلك له دلالة بمفهومه، ويقصد بالمنطوق: ما فهم من دلالة اللفظ قطعًا في محل النطق، وبالمفهوم: ما فُهم من اللفظ في غير محل النطق، وهو نوعان، أحدهما: مفهوم الموافقة: وهو ما يكون مدلول اللفظ في محل السكوت موافقًا لمدلوله في محل النطق، وثانيهما: مفهوم المخالفة وهو ما يكون مدلول اللفظ في محل السكوت مخالفًا لمدلوله في محل النطق» (۱).

فمن ملاحظة مفهوم الموافقة أنْ يلاحظ القارئ تنبيه الآيات بالأدنى على الأعلى على الأدنى.

فأما التنبيه بالأدنى على الأعلى فنحو قوله تعالى: ﴿لِيَسْتَكُ ٱلصَّـٰدِقِينَ عَن صِدْقِهِمْ ﴾ [الأحزاب: ٨] قال الفضيل: لم تَتَزَيَّن العبادُ بشيءٍ أفضل من الصدق،

<sup>(</sup>١) جامع البيان للطبري (١٣/ ١٨٩)، وقال الشيخ شاكر: «إنَّ» في قول عكرمة بمعنى نعم، يعنى: إنه قد كان، وإنهم قد نجوا.

<sup>(</sup>٢) الإحكام في أصول الأحكام للآمدي (٣/ ٦٩).



والله عَنَّهَ عَلَّ سائلٌ الصادقين عن صدقهم، فكيف بالكذابين المساكين؟! ثم بكي ١٠٠٠.

وقوله عَنَّهَ عَلَّمُ مَا فِ ٱلْمَيْ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِ ٱلْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسَعُّكُمُ مَا فِ ٱلْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسَعُّكُمُ مِن وَرَقَ فِي إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلاَحَبَّةِ فِي ظُلُمَتِ ٱلْأَرْضِ وَلاَ رَطْبِ وَلاَ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسَعُّكُمُ مِن وَرَقَ فِي إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلاَحَبَّةٍ فِي ظُلُمَتِ ٱلْأَرْضِ وَلاَ رَطْبِ وَلاَ يَابِسٍ إِلَّا فِي كِنْكِ مُبِينٍ ﴾ [الأنعام: ٥٥] يقول أبو جعفر النحاس: فإنْ قيل ما الفائدة في كتبه وهو يعلمه؟ فالجواب عن هذا: أنه لتعظيم الأمر، أي اعلموا أنَّ هذا الذي ليس فيه ثواب ولا عقاب مكتوب، فكيف بما فيه ثواب وعقاب»(٢).

وفي قوله تعالى: ﴿أَذْهَبَآ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَعَىٰ ﴿ ثَا فَقُولًا لَهُ وَقُولًا لِّيَنَا لَعَلَهُ مِيَا كُرُ أَوَ يَخْشَىٰ ﴿ فَقُكَ بِمِن يَدَّعِي الربوبية يَخْشَىٰ ﴿ فَقُكَ بِمِن يَدَّعِي الربوبية فَكيف رِفْقُكَ بِمِن يَدَّعِي العبودية؟ وقيل: هذا رِفْقُكَ بِمِن آذاك، فكيف رِفْقُكَ بِمِن يَدَّعِي العبودية؟ وقيل: هذا رِفْقُكَ بِمِن آذاك، فكيف رِفْقُكَ بِمِن عادى فيك؟ بمن يُؤذَى فيك! وهذا رِفْقُكَ بِمِن عاداك، فكيف رِفْقُكَ بِمِن عادى فيك؟ وهذا رِفْقُكَ مع أعدائك فكيف رِفْقُكَ مع أوليائك؟ » (٣).

وفي قوله تعالى: ﴿ مُتَّكِينَ عَلَى فُرُشٍ بَطَآبِنُهَا مِنْ إِسْتَبْرَقِ ﴾ [الرحمن: ٥٥] قال ابن كثير: نبه على شرف الظهارة بشرف البطانة، وهذا من التنبيه بالأدنى على الأعلى.

عن عبد الله بن مسعود قال: «هذه البطائن فكيف لو رأيتم الظواهر؟»(٤)

<sup>(</sup>١) تاريخ دمشق لابن عساكر (٤٨/٤٤).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن (٢/ ٤٣٧)

<sup>(</sup>٣) حقائق التفسير لأبي عبد الرحمن السلمي (١/ ٤٤٥).

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن العظيم لابن كثير (٧/ ٥٠٣)

ونحو قوله تعالى: ﴿وَلَوْ نَقُولَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ ﴿ الْكَالْخَذَنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ ﴿ الْحَاقَة: ٤٤ - ٤٤] يقول السمر قندي: معناه: لو زاد حرفًا واحدًا على ما أَوْ حَيْتُه إليه أو نَقَص، لعاقبتُه، وكان هو أكرم الناس عليّ. وفي الآية تنبيه لغيره، لكيلا يغيروا شيئًا من كتاب الله تعالى، ولا يَتَقَوَّلوا فيه شيئًا من ذات أنفسهم (٢).

ونحو قوله تعالى ﴿ يَمَا يُهُمُ النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمْ وَاخْشُواْ يَوْمًا لَا يَجْزِى وَالِدُّعَن وَلِدِهِ وَلَا مَوْلُودٌ هُو جَازٍ عَن وَالِدِهِ شَيًّا ﴾ [لقمان: ٣٣]، قال صِدِّيق خان: ذكر سبحانه هنا فَرْدَين من القرابات، وهما الوالد والولد، وهما الغاية في الحُنوِّ والمحبة والشفقة على بعضهم البعض، فما عداهما من القرابات لا يَجزي بالأولى، فكيف بالأجانب» (٣).

ومن ملاحظة مفهوم المخالفة في قوله تعالى: ﴿كَلَّا إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَ لِلْهِ لَعَالَى: ﴿كَلَّا إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَ لِلْهِ لَمَّا وَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى أَن أُولِياءه يرونه في حال الرضا»(٤).

<sup>(</sup>١) معاني القرآن للنحاس (٤/ ١٧٩).

<sup>(</sup>٢) تفسير السمرقندي (٣/ ٤٩٣).

<sup>(</sup>٣) فتح البيان في مقاصد القرآن (١٠/ ٣٠٢).

<sup>(</sup>٤) معرفة السنن والآثار للبيهقي (١/ ١٩٢).



لهذه الجملة»(٢).

ويقول ابن تيمية: قوله: ﴿إِنَّ رَحْمَتُ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ ٱلْمُحُسِنِينَ ﴿ وَ الْأَعِرَافَ: ٥٦]، له دلالة بمنطوقه، ودلالة بإيمائه وتعليله (١٠)، ودلالة بمفهومه: فدلالته بمنطوقه على قرب الرحمة من أهل الإحسان، ودلالته بتعليله وإيمائه على أن هذا القرب مُستَحق بالإحسان؛ فهو السبب في قرب الرحمة منهم، ودلالته بمفهومه على بُعْد الرحمة من غير المحسنين؛ فهذه ثلاث دلالات

وفي قوله تعالى في صفة الكفار: ﴿فَمَا نَنَفَعُهُمْ شَفَعَةُ ٱلشَّنِفِعِينَ ﴿ الْمَدَثُرِ: ٤٨]، يقول الرازي: خصَّهم بذلك، فوجب أن يكون حال المسلم بخلافه بناء على مسألة دليل الخطاب»(٣).

## 🕸 تاسعًا- ملاحظة العلاقة بين العمل وجزائه:

إذا قرأت جزاءً فلاحظ العمل قبله، فإن الجزاء من جنس العمل. يقول الحسن - رَحْمُ أُللّهُ -: إن الناس أخفوا لله طاعة؛ فأخفى لهم ثوابًا ﴿ فَلاَ تَعَلّمُ الْحَسن - رَحْمُ أُللّهُ مِن قُرَّةِ أَعَيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ السَجِدة: ١٧]، وأخفوا نَفْشُ مَّا أُخْفِي لَهُم مِن قُرَّةِ أَعَيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ السَجِدة: ١٧]، وأخفوا معصية فأخفى لهم عقوبة ﴿ هَذَا فَلْيَذُوقُوهُ جَمِيمٌ وَعَسَّاقٌ ﴿ الله عَلمه إلا الله تعالى » (١٠).

<sup>(</sup>۱) دلالة الإيماء: أن يقترن اللفظ بوصف، لو لم يكن هو أو نظيره للتعليل لكان بعيدا، فيحمل على التعليل دفعا للاستبعاد. إرشاد الفحول للشوكاني (۲/ ۱۲۱).

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي (١٥/ ٢٧).

<sup>(</sup>٣) التفسير الكبير لفخر الدين الرازي (٣/ ٥٧)

<sup>(</sup>٤) الكشاف للزمخشري (٢/٤)، وعن أبي هبيرة الزيادي يقول: سمعت عبد الله بن عمرو يقول: أيّ شيء الغسَّاق؟ قالوا: الله أعلم، فقال عبد الله بن عمرو: هو القَيْح الغليظ، لو أن قطرة منه تُهَراقُ =



وفي قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُتُمُونَ مَا آنَزُلْنَا مِنَ ٱلْبَيِّنَتِ وَٱلْمُدُىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيْنَكُ لِلنَّاسِ فِي ٱلْكِئْبِ ۗ أُوْلَئِكَ يَلْعَنَّهُمُ ٱللّهُ وَيَلْعَنَّهُمُ ٱللّهُ وَيَلْعَنَّهُمُ ٱللّهُ وَيَلْعَنَّهُمُ ٱللّهُ وَيَلْعَنُّهُمُ ٱللّهُ وَيَلْعَنَّهُمُ اللّهُ وَيَعْمَ اللّهُ عَلَيْهُم اللّهُ الْخَلِيقَةُ وَلَيْهُم اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُم اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُم اللّهُ عَلَيْهُم اللّهُ عَلَيْهُم اللّهُ عَلْمُ الناسِ الْخِيرِ، يُصلّي الله عليه وملائكته، حتى الحوت في جوف الماء، لسعيه في مصلحة الخلق، وإصلاح أديانهم، وقربهم من رحمة الله، فَجُوزِي من جنس عمله» (١).

## 🕸 عاشرًا- ملاحظة شروط الوعد وأسباب الوعيد :

إذا قرأت وعدًا فلاحظ شرطه المُقتَرِن به، فقلَما كان الوعد إلا مشروطًا، وكذا الوعيد. يقول الغزالي: لا يُرَى ذكرُ المغفرة والرحمة إلا مقرونًا بشروط يَقْصُر العارف عن نَيْلها كقوله عَرْفَجَلَّ: ﴿ وَإِنِي لَغَفَّارُ ﴾، ثم أتبع ذلك بأربعة شروط: ﴿ لَمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا ثُمُّ آهَتَدَىٰ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله تعالى:

<sup>=</sup> في المغرب لأنتنت أهل المشرق، ولو تُهْرَاقُ في المشرق لأنتنت أهل المغرب. وقال ابن قتيبة: الغسّاق: ما يَسيل من جلود أهل النار وهو الصديد. يقال: غَسَقتْ عينُه؛ إذا سالتْ. جامع البيان للطبري (٢١/ ٢٢٧)، وغريب القرآن لابن قتيبة (ص: ٣٨١).

<sup>(</sup>١) صيد الخاطر (١٥).

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن (ص: ٧٧).



وعن الوليد بن مسلم قال: أَضَاف بأبي شيخٌ من أهل الحجاز، فبات ليلته يردد هذه الآية ويبكي إلى الصباح « ﴿وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّن رَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَمْثُهَا السَّمَوَتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَّتُ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ آلَ عمران: ١٣٣] » فلمَّا غدا إلى المسجد غَدُوتُ معه، فقلت له: يا عَمِّ، لقد أبكتك الليلة آيةٌ ما يُبكى عند مثلها! إنها آية رحمة! فقال لي: يا ابن أخي، وما ينفعني أو يُغني عني عَرْضُها إن لم يكن لي فيها مَوضِعُ قَدَم » (٢).

وعلى قدر الوفاء بالشَّرط يكون تحقُّق الوعد، فمن وَفَّى وَفَّى اللهُ له ومن نقص فلا يلومَنَّ إلا نفسه، قال ابن القيم: فمن كان عبدًا لله قائمًا بحقه في المكروه والمحبوب؛ فذلك الذي تناوله قوله تعالى: ﴿ أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ. ﴾ المكروه والمحبوب؛ فذلك الذي تناوله قوله تعالى: ﴿ أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ. ﴾ [الزمر: ٣٦]، فالكِفاية التامة مع العبودية التامة، والناقصة [مع الناقصة]، فمن وجد خيرًا فليحمد الله، ومن وجد غير ذلك فلا يلومَنَّ إلا نفسه. »(٣)

وقال في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُكُنِفِعُ عَنِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاً ﴾ [الحج: ٣٨]، دفاعه عنهم بحسب قوة إيمانهم وكمالِه، ومادةُ الإيمان وقوتُه بذكر الله تعالى، فمن

<sup>(</sup>١) -الإحياء (١/ ٢٨٥).

<sup>(</sup>٢) تاريخ دمشق لابن عساكر (٢٧/ ٢٣٦).

<sup>(</sup>٣) الوابل الصيب من الكلم الطيب (ص: ٦) باختصار.



كان أكمل إيمانًا، وأكثر ذكرًا؛ كان دفع الله تعالى عنه ودفاعه أعظم، ومن نقص نقص، ذكرًا بذكر ونسيانًا بنسيان. (١)

وهذا مَبني على قاعدة مُفادُها: أن «الحكم المُعَلَّق على وصف يَقوَى بقوته، ويَنقُص بنقصه». (٢)

وفي قوله ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَنَنُوا ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ لَوْ بَتُوبُواْ فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَلَهُمْ عَذَابُ الْخُرِيقِ (الْ ﴿ الْمُومِ الْمُومِ الْحُسن رَحْمَهُ ٱللَّهُ: انظروا إلى هذا الكرم والجود، قتلوا أولياءه وهو يدعوهم إلى التوبة والمغفرة (٣).

## 🗯 الحادي عشر- ملاحظة فروق التعبير:

ما زال العلماء يستنبطون المعاني الدقيقة، واللطائف الخفية من ملاحظة الفروق اللغوية والأسلوبية بين كلمات القرآن وآياته، وقد تكون هذه الفروق بين ألفاظ القرآن أو بين تراكيبه، وقد تكون واضحة قريبة الفهم تُدرَك بأدنى تأمُّل، وقد تَدِق حتى لا يدركها إلا الماهر بأساليب العرب العالم بدقائق كلامها.

ويساعد القارئ على التَمرُّس بهذا الأسلوب إتقان علوم البلاغة العربية، ودراسة كتاب أو أكثر من كتب الفروق اللغوية.

فمن ذلك ما تراه من الفرق بين قوله تعالى: ﴿وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ عَلَى اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) المرجع السابق (ص: ٧٢).

<sup>(</sup>٢) قواعد التفسير جمعا ودراسة، د.خالد السبت (٢/ ٤٥).

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم لابن كثير (٨/ ٢٧١).



في الأولى: والكلام هنا يقضي أنَّ فتحها إنما يكون بعد مجيئهم، وفي وقوفهم قبل فتحها مَذَلَّة لهم، وهكذا هي حال السجون، ومواضع الثِّقاف والعذاب، بخلاف قوله في أهل الجنة ﴿وَفُتِحَتُ ﴾، فالواو مُؤذِنة بأنهم يجدونها مفتوحة، كمنازل الأفراح». قال الزمخشري: بدليل قوله تعالى ﴿جَنَّاتِ عَدْنٍ مُفَتَّحَةً لَمُمُ الْأَبُوابُ ﴾ [ص: ٥٠] (١).

ومنها ما ذكره الفخر الرازي حيث قال: ما السبب في أنه لم يقل: (قل) ﴿ تَبَّتُ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبُّ ( ) ﴾ [المسد: ١]؟ وقال في سورة الكافرون ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾ [الكافرون: ١]؟ الجواب: من وجوه الأول: لأن قرابة العمومة تقتضي رعاية الحرمة، فلهذا السبب لم يقل له «قل ذلك» لئلا يكون مشافهًا لعمه بما يسوؤه، بخلاف السورة الأخرى فإن أولئك الكفار ما كانوا أعمامًا له.

الثاني: أن الكفار في تلك السورة طعنوا في الله، فقال الله تعالى: يا محمد أجب عنهم ﴿قُلْ يَدَأَيُّهُا ٱلۡكَفِرُونَ ﴿ ﴿ ﴾. وفي هذه السورة طعنوا في محمد، فقال الله تعالى: اسكت أنت فإني أجيبهم ﴿ تَبَّتُ يَدَاۤ أَبِي لَهَبِ وَتَبَّ ﴿ ) ﴾.

الثالث: لما شتموك فاسكت؛ حتى تندرج تحت هذه الآية ﴿وَإِذَاخَاطَبَهُمُ الْمُعِيْمُ الْمُعَلِّمُ اللهُ وَإِذَا سَكَتَ أَنت، أكون أنا المجيب المُجيب عنك، واعلم أن هذا تنبيه من الله تعالى على أن من لا يُشافِه السفيه كان الله ذابًا عنه وناصرًا له ومعينًا»(٢).

<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز (٤/ ٦١٠)، والكشاف (٤/ ١٥٠).

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير (٣٢/ ١٥٥) باختصار وتصرف.

ومنه قوله تعالى: ﴿فَإِذَا جَآءَتُهُمُ ٱلْحَسَنَةُ قَالُواْ لَنَا هَنِهِ وَإِن تُصِبَّهُمْ سَيِّتَ تُهُ عَلَيْرُوا بِمُوسَىٰ وَمَن مَعَهُ وَ الأعراف: ١٣١] قال الزمخشري: فإن قلت: كيف قيل: ﴿فَإِذَا جَآءَتُهُمُ ٱلْحَسَنَةُ ﴾ بإذا وتعريف الحسنة ، ﴿وَإِن تُصِبَّهُمْ سَيِّتَ أُ ﴾ بإن وتنكير السيئة؟ قلت: لأنّ جنس الحسنة وقوعه [كالغالب] لكثرته واتساعه. وأمّا السيئة فلا تقع إلا في الندرة، ولا يقع إلا شيء منها. ومنه قول بعضهم: قد عددت أيام البلاء، فهل عددت أيام الرخاء (())، ومثله قوله: ﴿ وَإِذَا أَذَقَنَ الروم: الروم: ولا يَعْمَ مَنَ اللّهُمْ يَقَنَطُونَ ﴾ [الروم: الرقاع عضبه.

## الثاني عشر- ملاحظة الإشارة(٢):

والمعنى الإشاري إنما يُقبَل بشرائط ذكر منها ابن القيم أربعة هي: أن لا يناقض معنى الآية، وأن يكون في اللفظ إشعار به، وأن يكون بينه وبين معنى الآية ارتباط وتلازم؛ فإذا اجتمعت هذه الأمور الأربعة كان استنباطًا حسنًا»(٣).

والأصل فيه ما ورد عن ابن عباس رَضَايَتُهُ عَنْهُما في سورة النصر حيث قال: «هو أَجَلُ رسول الله صَلَّالَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَعْلَمَه الله له». وأقره عمر رَضِوَايِّتُهُ عَنْهُ قائلًا: ما أعلم منها إلا ما تعْلَم.

<sup>(</sup>١) الكشاف (٢/ ١٤٤) بتصرف يسير، وانظر: نظم الدرر (١٥/ ٩٥).

<sup>(</sup>٢) التفسير الإشاري: هو تأويل القرآن بغير ظاهره لإشارة خفية تظهر لأرباب السلوك والتصوف ويمكن الجمع بينها وبين الظاهر والمراد أيضا. وقد اختلف العلماء في جوازه، فمنهم من أجازه، ومنهم من منعه. انظر: مناهل العرفان للزرقاني (٢/ ٧٨)، و التفسير والمفسرون (٢/ ٢٦١).

<sup>(</sup>٣) التبيان في أقسام القرآن (ص: ٧٩)، وانظر كلام الشاطبي في الموافقات (٤/ ٢٣٢) وما بعدها.





قال ابن حجر: «وفيه جواز تأويل القرآن بما يُفْهَم من الإشارات، وإنما يتمكن من ذلك من رسخت قدمُه في العلم، ولهذا قال علي -رضي الله تعالى عنه-: أوْ فَهْمًا يؤتيه اللهُ رجلًا في القرآن»(١).

ومن أمثلة ذلك قوله تعالى: ﴿ لَا يَمَسُّهُ وَ إِلّا الْمُطَهّرُونَ ﴿ الواقعة: ٧٩]، حيث قال فيه ابن القيم رَحَمُهُ اللهُ: «دلت الآية بإشارتها وإيمائها على أنه لا يُدرِك معانيه ولا يفهمه إلا القلوب الطاهرة، وحرام على القلب المتلوِّث بنجاسة البدع والممخالفات أن ينال معانيه، وأن يفهمه كما ينبغي، ولا يجد طعمه ويَلْتَذ بقراءته وفهمه وتدبره إلا من آمن به، ولم يكن في قلبه حرج منه بوجه من الوجوه، فمن لم يؤمن بأنه حق من عند الله ففي قلبه منه حرج، ومن قال إن له باطنًا يخالف ظاهرَه ففي قلبه منه حرج، ومن لم يُحكِّمه ظاهرًا وباطنًا في أصول الدين وفروعه ففي قلبه منه حرج، ومن لم يُحكِّمه ظاهرًا وباطنًا في أصول الدين وفروعه أخباره ففي قلبه منه حرج. وكل هؤلاء لا تمس قلوبهم معانيه، ولا يفهمونه كما ينبغي أن يُفْهَم، ولا يجدون من لذة حلاوته وطعمه ما وجده الصحابة ومن تبعهم، وأنت إذا تأملت قوله: ﴿ لَا يَمَسُّهُ وَ إِلا اللهُ التوفيق (١٠) وأعطيت الآية حقها ... فهمت هذه المعاني كلها من الآية، وبالله التوفيق (١٠).

وفي قوله تعالى: ﴿ اَبَا وَكُمْ وَأَبْنَا وَكُمْ لَا تَدُرُونَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ لَكُونَفَعًا ﴿ اللهِ النساء: ١١] قال الفخر: وفي الآية إشارة إلى الانقياد إلى الشرع وترك ما يَميل إليه الطبع » (٣).

<sup>(</sup>١) فتح الباري لابن حجر (٨/ ٧٣٦).

<sup>(</sup>٢) التبيان في أقسام القرآن (ص: ١٤٣) باختصار.

<sup>(</sup>٣) التفسير الكبير (٩/ ٥١٩) وانظر: الجواهر الحسان في تفسير القرآن للثعالبي (١/ ٣٥٤).

وفي قوله تعالى: ﴿ ذَرَهُمْ يَأْكُلُواْ وَيَتَمَتَّعُواْ وَيُلْهِ هِمُ ٱلْأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ [الحجر: ٣]، قال الآلوسي: وفي الآية إشارة إلى أن التَلَذُّذَ والتَنَعُّمَ وعدم الاستعداد للآخرة والتأهب لها؛ ليس من أخلاق مَن يطلب النجاة، وجاء عن الحسن: ما أطال عبد الأمل إلا أساء العمل... وعن علي -كرم الله تعالى وجهه-: إنما أخشى عليكم اثنتين طول الأمل، واتباع الهوى، فإن طول الأمل يُنْسِي الآخرة، واتباع الهوى يَصُدُّ عن الحق»(١).

وفي قوله تعالى ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ فَوْلًا مِّمَن دَعَاۤ إِلَى ٱللّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ اللّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ اللّهِ الله اللهِ الله تعالى أن يكون عاملًا عملًا صالحًا ليكون الناس إلى قبول للداعي إلى الله تعالى أن يكون عاملًا عملًا صالحًا ليكون الناس إلى قبول دعائه أقرب، وإليه أسكن »(٢).

وفي قوله تعالى: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِى لَا يَمُوتُ وَسَيِّعٌ بِحَمْدِهِ ۚ وَكَفَى بِهِ عِبْدُنُوبِ
عِبَادِهِ حَبِيرًا ﴾ [الفرقان: ٥٨]، يقول ابن عاشور: وفي الآية إشارة إلى أن المرء
الكامل لا يثق إلا بالله؛ لأن التوكل على الأحياء المُعَرَّضين للموت وإن كان
قد يفيد أحيانا لكنه لا يدوم »(٣).

#### الثالث عشر- تنزيل الآيات على الواقع:

على من أراد أن ينتفع بالقرآن أن يُديم تنزيل آياته على واقعه الذي يحياه، وسبيلُه أن يَعرِض نفسَه وواقعَه على كتاب الله تعالى، وأن يطلب شاهدًا من القرآن في كل موقف يمر به في ليله ونهاره.

 <sup>(</sup>١) روح المعاني (٧/ ٢٥٧).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق (١٢/ ٣٧٤).

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير (١٩/ ٥٥).



وإنما يُحرَم كثير من الخلق فهم القرآن والانتفاع به حين يظنون أن آيات القرآن نزلت لواقع غير واقعهم، ولقوم غير قومهم، ولأناس غير أنفسهم، فإذا ذُكِر الظالمون: فَهُم فرعون وهامان وقارون، وإذا ذُكِر المتقون: فَهُم أبو بكر وعمر وعثمان وعلي، وإذا ذُكِر أهلُ الجنة: فَهُم العشرة المبشرون، وإذا ذُكِر أهلُ النار: فَهُم الكفرة المشركون!! فكيف ينتفع بالقرآن مَن لا يرى لنفسه فيه ذِكرًا، ولا لحاله فيه حُكْمًا، ولا لدائه فيه دواءً؟

يقول ابن القيم: «أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَشْعُرُونَ بِدُخُولِ الْوَاقِعِ تَحْتَهُ -يعني القرآن-، وَتَضَمُّنِهِ لَهُ، وَيَظُنُّونَهُ فِي نَوْعٍ وَفِي قَوْمٍ قَدْ خَلَوْا مِنْ قَبْلُ وَلَمْ يُعْقِبُوا وَارِثًا، وَهَذَا هُوَ الَّذِي يَحُولُ بَيْنَ الْقَلْبِ وَبَيْنَ فَهْمِ الْقُرْآنِ.

وَلَعَمْرُ اللهِ إِنْ كَانَ أُولَئِكَ قَدْ خَلَوْا، فَقَدْ وَرِثَهُمْ مَنْ هُوَ مِثْلُهُمْ، أَوْ شَرُّ مِنْهُمْ، أَوْ شَرُّ مِنْهُمْ، أَوْ دُونَهُمْ، وَتَنَاوُلُ الْقُرْآنِ لَهُمْ كَتَنَاوُلِهِ لِأُولَئِكَ»(١).

إن القرآن رفيق الحياة ودليلها، لا ينتفع به إلا من عاش به ومات عليه، عن عامر بن مطر قال: قال لي حذيفة: كيف أنت يا عامر بن مطر: إذا أخذ الناسُ طريقًا والقرآنُ طريقًا، مع أيِّهِ مَا تكون؟ قال عامر: فقلت له مع القرآن، أحيا مع القرآن وأموت! قال: فأنت أنت إذا!»(٢)، قال ابن حزم: اللهم إني أقول كما قال عامر: أكون والله مع القرآن، أحيا مُتَمسِّكًا به، وأموت إن شاء الله مُتَمسِّكًا به، ولا أُبالي بمن سلك غير طريق القرآن، ولو أنهم جميع أهل الأرض غيري»(٣).

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين (١/ ٣٥١).

<sup>(</sup>٢) مصنف ابن أبي شيبة:٧/ ٤٨٥، (٣٧٤٢٦).

<sup>(</sup>٣) الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم (٤/ ١٨٦).



وهذا الأسلوب يحتاج إلى أن يكون الإنسان حافظًا مُتقِنًا لكتاب الله تعالى، مُمتَلِكًا مع ذلك مهارة استحضار الآيات في كل موقف وحادث يمر به في حياته اليومية، فإن لم يتيسر له الحفظ كان عليه أن يُدْمِن القراءة باحثًا مُنقِّبًا عن الآيات التي تعالج مشاكله، وتداوي أمراض نفسه ومجتمعه.

وقد يحتاج الحافظ المتقن إلى مثل هذه المراجعة والتلاوة؛ إذا لم تسعفه مَلكَةُ الاستحضار في استدعاء الآية التي يريد.

بينما الشافعي في مجلسه إِذْ جَاءَ شَيْخُ عَلَيْهِ ثِيَابُ صُوفٍ، وَفِي يَدِهِ عُكَّازَةٌ، فَقَامَ الشَّافِعِيُّ وَسَوَّى عَلَيْهِ ثِيَابَه، وَسَلَّمَ الشَّيْخُ، وَجَلَسَ، وَأَخَذَ الشَّافِعِيُّ يَنْظُرُ إِلَى الشَّيْخِ هَيْبَةً لَهُ إِذْ قَالَ الشَّيْخُ: أَسْأَلُ؟ قَالَ: سَلْ قَالَ: مَا الحُجَّةُ فِي دِيْنِ اللهِ؟ قَالَ: كِتَابُ اللهِ. قَالَ: وَمَاذَا؟ قَالَ: سُنَّةٍ رَسُولِ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَيْدُوسَلَّمَ قَالَ: وَمَاذَا؟ قَالَ: سُنَّةٍ رَسُولِ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَيْدُوسَلَمَ قَالَ: وَمَاذَا؟ قَالَ: اتَّفَاقُ الأُمَّةِ؟ فَتَدَبَّرُ الشَّافِعِيُّ سَاعَةً، فَقَالَ قَالَ: اتَّفَاقُ الأُمَّةِ: قَدْ أَجَّلْتُكَ ثَلاَثًا فَإِنْ جِئْتَ بِحُجَّةٍ مِنْ كِتَابِ اللهِ، وَإِلاَّ تُبْ إِلَى اللهِ الشَّافِعِيُّ سَاعَةً، فَقَالَ الشَّيْخُ: قَدْ أَجَّلْتُكَ ثَلاَثًا فَإِنْ جِئْتَ بِحُجَّةٍ مِنْ كِتَابِ اللهِ، وَإِلاَّ تُبْ إِلَى اللهُ وَالشَّافِعِيُّ مَا عَلَى، فَتَعَلَى، فَتَعَيَّرُ لُونُ الشَّافِعِيِّ، ثُمَّ إِنَّهُ ذَهَبَ فَلَمْ يَخْرُجُ إِلَى اليَوْمِ الثَّالِثِ بَيْنَ الظُّهْرِ وَالعَصْرِ، وَقَدِ انْتَفَخَ وَجُهُهُ وَيَدَاهُ وَرِجلاهُ، وهو مِسْقَامٌ! (١) فجلس، فلم يكن وَالعَصْرِ، وَقَدِ انْتَفَخَ وَجُهُهُ وَيَدَاهُ وَرِجلاهُ، وهو مِسْقَامٌ! (١١) فجلس، فلم يكن بأَسْرَعَ مِنْ أَنْ جَاءَ الشَّيْخُ فَسَلَّمَ وَجَلَسَ، فَقَالَ: حَاجَتِي فَقَالَ الشَّافِعِيُّ: نَعْمُ أَعْمِنِينَ ثُولِهِ مِنَ الشَّيْعُ مَيْرَسَيِلِ اللهِ مِنَ الشَّيْعُ مَيْرَسَيِلِ اللهُ وَهُو مِنْ أَنْ عَالَى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّ لَكُ وَنُصُلِهِ عَلَى وَمُنَا إِلَّهُ وَمُن يُشَاقِقَ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّ لَكُو وَنُو اللهُ وَهُو فَرْضٌ .

<sup>(</sup>١) المِسقام: السقيم، وَقيل: هُوَ الْكثير السقم. انظر: المحكم لابن سيده (٦/ ٢٥١).





فَقَالَ: صَدَقْتَ وَقَامَ فَذَهَبَ. فَقَالَ الشَّافِعِيُّ: قَرَأْتُ القُرْآنَ فِي كُلِّ يَوْمٍ ﴿ لَهَٰ وَلَيْهِ وَلَاتُ مَرَّاتٍ حَتَّى وَقَفْتُ عَلَيْهِ (۱).

هذا؛ وليكن المرء على يقين من أن وقائع الحياة مهما كثرت وتنوعَّت فلن يَعْدَم المتفطِّن لها في كتاب الله حكمًا نافعًا، وبيانًا شافيًا، إجمالًا كان هذا البيان أو تفصيلًا، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بَبْيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُثْمَرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ اللهُ النحل: ٨٩].

قال أبو حامد الغزالي رَحْمَهُ الله في الشَّكَل على النُّظَّار، واختلف فيه الخلائق، في النظريات والمعقولات؛ ففي القرآن إليه رموز ودلالات عليه، يختص أهل الفهم بدَرْكِها»(٢).

وقال الشاطبي رَحْمُهُ اللهُ: لا أحد من العلماء لجأ إلى القرآن في مسألة إلا وجد لها فيه أصلًا، وأقرب الطوائف من إعواز المسائل النازلة أهلُ الظواهر الذين يُنكِرون القياس، ولم يثبت عنهم أنهم عجزوا عن الدليل في مسألة من المسائل»(٣).

وصدق رَحْمَهُ ٱللهُ، فهذا ابن حزم الظاهري رجل أبطل القياس والرأي والاستحسان (٤) وضيَّق مفهوم الإجماع، ولم يعجَز عن دليل؛ بل كان يقول رحْمَهُ ٱللهُ: كل أبواب الفقه ليس منها باب إلا وله أصل في الكتاب والسنة نعلمه،

<sup>(</sup>١) تاريخ دمشق لابن عساكر (٥١/ ٣٦٣) باختصار يسير.

<sup>(</sup>٢) إحياء علوم الدين (١/ ٢٨٩).

<sup>(</sup>٣) الموافقات في أصول الشريعة (٣/ ٣٧١).

<sup>(</sup>٤) راجع: «ملخص إبطال القياس والرأي والاستحسان والتقليد والتعليل» لابن حزم.



والحمد لله..»(۱). بل ربما كان لمذهبه الظاهري أثر في دَفْعِه دفعًا إلى إثارة النصوص الشرعية واستثمارها أفضل استثمار، وقد قال بعضهم: من اتَسع علمه بالنصوص قلَّت حاجته إلى القياس، كالواجد ماءً لا يجزئه التيمم، وإنما يحتاج إليه في القليل»(۲).

والمقصود أن من أراد الانتفاع بالقرآن فَلْيَصِلْ ما بين واقعه وبين القرآن، ويجعله ميزانًا يَزِن به أمرَه، وفرقانًا يُفَرِّق به بين حقه وباطله، ودواءً يداوي به داءَه.

ومن أمثلة ذلك في تفسير قوله تعالى: ﴿وَإِذَا بَطَشْتُم بَطَشْتُم بَطَشْتُم بَبَارِينَ ﴿اللّهُ وَمِن أَمثِلَه ذلك في تفسير قوله تعالى: ﴿وَإِذَا بَطَشْتُم بَطَشْتُم بَبَارِينَ ﴿اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَالَم اللّهِ عَلَى اللّه عَن أبي هريرة قال: قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: » صنفان من أهل النار لم أرهما قوم معهم سياط كأذناب البقر يضربون بها الناس... (٤).

<sup>(</sup>١) مراتب الإجماع لابن حزم (ص: ٩١).

<sup>(</sup>٢) المسودة في أصول الفقه (ص: ٥٢٠).

<sup>(</sup>٣) البحرية جماعة من المماليك الترك اشتراهم الملك الصالح نجم الدين أيّوب وجعلهم بطانته ومعظم عسكره، ثم انقلبوا على ولده من بعده فقتلوه، واستولوا على حكم مصر، انظر: النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة (٦/ ٣٣١).

<sup>(</sup>٤) -الجامع لأحكام القرآن للقرطبي (١٣/ ١٢٤)، والحديث أخرجه مسلم في صحيحه: كتاب اللباس والزينة، باب النساء الكاسيات العاريات، (٣/ ١٦٨٠)، (٢١٢٨).



وفي قوله تعالى: ﴿أَلُمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ كُفْرًا ﴾ [إبراهيم: ٢٨]، يقول الغزالي: وكذلك من كسر غُصنًا من شجرة، من غير حاجة ناجزة مهمة، ومن غير غرض صحيح، فقد كفر نعمة الله تعالى في خلق الأشجار وخلق اليد: أما اليد فإنها لم تخلق للعبث؛ بل للطاعة والأعمال المعينة على الطاعة. وأما الشجر فإنه خلقه الله تعالى وخلق له العروق وساق إليه الماء وخلق فيه قوة الاغتذاء والنماء ليبلغ منتهى نُشُوّه فينتفع به عباده، فكسره قبل منتهى نشوه لا على وجه ينتفع به عباده؛ مخالفة لمقصود الحكمة وعدول عن العدل»(١).

ويقول ابن كثير عند قوله تعالى: ﴿أَفَحُكُم ٱلْجَهِلِيَةِ يَبَغُونَ وَمَنْ ٱحْسَنُ مِنَ اللّهِ عَكَمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴾ [المائدة: ٥٠]، ينكر تعالى على من خرج عن حكم الله المُحكَم المشتمل على كل خير، الناهي عن كل شر، وعدل إلى ما سواه من الآراء والأهواء والاصطلاحات، التي وضعها الرجال بلا مستند من شريعة الله، كما كان أهل الجاهلية يحكمون به من الضلالات والجهالات، مما يضعونها بآرائهم وأهوائهم، وكما يحكم به التتار من السياسات الملكية المأخوذة عن ملكهم جنكز خان(٢)، الذي وضع لهم «الياسق»، وهو عبارة عن كتاب مجموع من أحكام قد اقتبسها عن شرائع شتى، من اليهودية والنصرانية والملة الإسلامية، وفيها كثير من الأحكام أخذها من مجرد نظره وهواه، فصارت في بنيه شرعًا مُقَبَعًا، يقدمونها على الحكم بكتاب الله وسنة رسوله صَلَّاللهُ عَلَيْهُ وَسَلَةً.

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين (٤/ ٩٤).

<sup>(</sup>٢) جَنكِز خان ملك التتار وسلطانهم الأول الذي خرب البلاد، وأفنى العباد، واستولى على الممالك وليس للتتار ذكر قبله، إنما كانت طوائف المغول بادية بأراضي الصين، فقدموه عليهم، وأطاعوه في كل شيء، مات في رمضان، سنة أربع وعشرين وست مائة. انظر: سير أعلام النبلاء (٢٢/ ٢٤٣).



ومن فعل ذلك منهم فهو كافر يجب قتاله، حتى يرجع إلى حكم الله ورسوله، فلا يحكم سواه في قليل ولا كثير »(١).

# الرابع عشر- التماس الحكمة الإلهية في كل أمر ونهي وقضاء وقدر:

فقد وصف الله كتابه بـ ﴿ الْكِنْبِ الْحُكِيمِ ﴿ آلَ ﴾ [يونس: ١]، وجعل من أسمائه الحسنى أنه سبحانه ﴿ الْعَلِيمُ الْعَكِيمُ ﴿ آلَ ﴾ [البقرة: ٣٢]، وهو ما يعني أنه تعالى «ما خلق شيئًا إلا لحكمة، ولا شرع شيئًا إلا لحكمة، وحُكمه القدري والشرعي والجزائي مُشتَمِل على الحكمة » (٢). وكذا ما أخبر الله من خبر، ولا قصَّ علينا من قصة إلا وفي ضمنها حكمة عالية، وعبرة بالغة، عَلِمَها مَن عَلِمَها مَن عَلِمَها، وجَهِلَها مَن جَهِلَها.

وقد توجد هذه الحكمة منصوصة في الآية أو في غيرها، من قرآن أو سنة، وقد تُستنبَط من مجموعة نصوص، وقد تُفهَم من السياق، وقد تكون حكمة عقلية تُفهَم بممارسة الحياة، وإدراك واقع البشر.

وطلب هذه الحِكَم -دون مغالاة أو تكلف- أمر محمود؛ فإن لمعرفة حكمة الله في قضائه وقدره وتشريعه آثارًا لا تُنكَر في اطمئنان القلوب إلى عدل الله ورحمته، وفي إزالة شبهة تعرض للنفس، وفي المسارعة إلى الامتثال عند الأمر، وفي الرضا بالقضاء عند نزوله...إلخ.

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم لابن كثير (٣/ ١٣١).

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن للسعدي (ص: ٧٧١).





لكن ينبغي التنبيه إلى أن هذه الحكمة ليست منصوصة في كل شيء، ولا هي واضحة لكل أحد، وقد يُخطئ العالم في تعيينها، وقد يخفيها الله اختبارًا لتسليم العباد، والحكم الإلهي واجب الطاعة في كل حين، وعلى كل حال والله يُعَكَّمُ لا مُعَقِّبَ لِحُكِمِهِ وَهُو سَرِيعُ ٱلْجِسَابِ ﴾ [الرعد: ٤١].

#### أمثلة:

في قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِ مَا فَٱبْعَثُواْ حَكَمًا مِّنَ أَهْلِهِ، وَحَكَمًا مِّنَ أَهْلِهِ، وَحَكَمًا مِّنَ أَهْلِهِ آ إِن يُرِيدًا إِصْلَحًا يُوفِقِ ٱللَّهُ بَيْنَهُما ﴾ قال ابن العربي: والحكمة في ذلك أن الأهل أعرف بأحوال الزوجين، وأقرب إلى أن يرجع الزوجان إليهما»(١). قلت: وأحرص على الإصلاح، وأبعد من التهمة، وأستر لأسرار الزوجين.

وفي قصة بقرة بني إسرائيل يقول أبو البركات النسفي: والحكمة في ذبح البقرة وضربه ببعضها -وإن قدر على إحيائه بلا واسطة - الإشعار بحسن تقديم القربة على الطلب، والتعليم لعباده ترك التشديد في الأمور، والمسارعة إلى امتثال أوامر الله من غير تفتيش وتكثير سؤال، وغير ذلك. وقيل: إنما أمروا بذبح البقرة دون غيرها من البهائم؛ لأنها أفضل قرابينهم، ولعبادتهم العجل، فأراد الله تعالى أن يهون معبودهم عندهم "(۲).

وفي قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ نُنذِرْهُمُ لايُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾ [البقرة: ٦] قال نجم الدين النيسابوري: والحكمة في الإنذار

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن لابن العربي (١/ ٥٤٢)

<sup>(</sup>۲) مدارك التنزيل (۱/ ۱۰۰)



مع العلم بالإصرار إقامةُ الحجة، وليكون الإرسال عاما، وليثاب الرسول»(١) صَالِّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَّ.

وفي قوله تعالى ﴿وَلا بَعْعَلُوا اللّهَ عُرْضَةً لِأَيْمَنِكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٤] قال الإمام فخر الدين: والحكمة في الأمر بتقليل الأيمان أنَّ من حلف في كل قليل وكثير بالله؛ انطلق لسانه بذلك، ولا يبقى لليمين في قلبه وقع، فلا يُؤمَن إقدامه على اليمين الكاذبة، فَيَخْتَلُّ ما هو الغرض الأصلي في اليمين، وأيضا كلما كان الإنسان أكثر تعظيمًا لله تعالى كان أكمل في العبودية، ومن كمال التعظيم أن يكون ذكر الله تعالى أَجَلَّ وأعلى عنده من أن يَسْتَشْهِدَ به في غرض من الأغراض الدنيوية»(١).

وفي قوله تعالى في شأن جلد الزانية والزاني: ﴿وَلِيَشْهَدُ عَذَابَهُمَا طَآبِهُمُ مِّنَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ النور: ٢]، قال القشيري: أي ليكون عليهم أشد، وليكون تخويفًا لمُتعَاطي ذلك الفعل، ثم من حقّ الذين يشهدون ذلك الموضع أن يتذكروا عظيم نعمة الله عليهم أنهم لم يفعلوا مثله، وكيف عصمهم من ذلك. وإن جرى منهم شيء من ذلك يذكروا عظيم نعمة الله عليهم كيف ستر عليهم ولم يفضحهم، ولم يُقِمُهم في الموضع الذي أقام فيه هذا المُبتكى به. "(")، وزاد الرازي: ولِمَا فيه من رفع التهمة عمن يَجلِد، وقيل: أراد بالطائفة به. "(")، وزاد الرازي: ولِمَا فيه من رفع التهمة عمن يَجلِد، وقيل: أراد بالطائفة

<sup>(</sup>١) إيجاز البيان عن معاني القرآن (١/ ٦٦).

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير (٦/ ٤٢٥)، وكلامه محمول على أن معنى الآية: لا تكثروا الحلف بالله، وهو اختياره، وأكثر المفسرين على أن المعنى: لا تجعلوا الله علَّةً مانعةً لكم من البر والتقوى، وأنها نزلت في الرجل يحلف بالله تعالى لا يصل رحمه، ولا يكلم قرابته، ونحو ذلك. انظر: الكشف والبيان للثعلبي (٢/ ١٦٤)، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي (٣/ ٩٧).

<sup>(</sup>٣) لطائف الإشارات (٢/ ٥٩٤).



الشهود؛ لأنه يجب حضورهم ليُعلمَ بقاؤهم على الشهادة. قال: ونبَّه تعالى بقوله: ﴿مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾، على أن الذين يشهدون يجب أن يكونوا بهذا الوصف، لأنهم إذا كانوا كذلك عظم موقع حضورهم في الزجر، وعظم موقع إخبارهم عما شاهدوا، فيخاف المجلود من حضورهم الشهرة، فيكون ذلك أقوى في الانزجار، والله أعلم»(۱).

وفي قوله تعالى: ﴿وَإِذِ ابْتَكَى إِبْرُهِ عَمْرَيُهُ, بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَهُنَ ﴾ [البقرة: ١٢٤]، يقول الإمام فخر الدين: ذَكَر قصة إبراهيم عَلَيْهِ السَّلامُ وكيفية أحواله، والحكمة فيه أن إبراهيم عَلَيْهِ السَّلامُ شخص يعترف بفضله جميع الطوائف والملل، [فالمشركون](٢) كانوا معترفين بفضله مُتَشَرِّ فين بأنهم من أولاده، ومن ساكني حرمه، وخادمي بيته، وأهل الكتاب من اليهود والنصارى كانوا أيضًا مُقِرِّين بفضله مُتَشَرِّ فين بأنهم من أولاده، فحكى الله سُبْحانهُ وَتَعَالَى عن إبراهيم عَلَيْهِ السَّلامُ أمورًا تُوجِب على المشركين وعلى اليهود والنصارى قبولَ قولِ محمد أمورًا تُوجِب على المشركين وعلى اليهود والنصارى قبولَ قولِ محمد صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ والاعتراف بدينه والانقياد لشرعه...)(٣).

وفي قوله تعالى: ﴿ اَذْهَبُ أَنتَ وَأَخُوكَ بِاَيَتِي وَلَا نَبِياً فِي ذِكْرِي اللهُ اَذْهَبَاۤ إِلَى فَرِعُونَ إِنَّهُ مَلَغَى اللهُ اللهُ الله المعنى لا تَنبِيا بل اتخذا ذكري آلة لتحصيل المقاصد، واعتقدا أنَّ أمرًا من الأمور لا يتمشّى لأحد إلا بذكري، والحكمة فيه أن مَن ذكر جلالَ الله استحقر غيره فلا يخاف أحدًا،

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير (٢٣/ ٣١٧).

<sup>(</sup>٢) في الأصل «فالمشركين» وهو لحن لا يخفى.

<sup>(</sup>٣) التفسير الكبير (٤/ ٣٠).



ولأن مَن ذكرَ جلالَ الله تقوَى روحُه بذلك الذكر، فلا يضعُف في المقصود، ولأن ذاكر الله تعالى لابد وأن يكون ذاكرًا لإحسانه، وذاكر إحسانه لا يفتُر في أداء أوامره (١٠).

ومن أراد توسعًا في فهم حكمة القرآن فعليه بالإمام فخر الدين، فهو فارس ذلك الميدان، والناس فيه رجال (٢). وفي كتب مقاصد الشريعة ومحاسنها من ذلك شيء كثير.

### 🕸 الخامس عشر- التساؤل:

ينبغي للمتدبر أن يثير التساؤلات التي تفتح له أبواب الفهم في القرآن، وتفُكُ له مغاليقه، وعليه أن يعلم أننا لا نهدف بهذه الأسئلة إلى محاكمة القرآن، حاشا لله ولكتابه، بل نسعى بها إلى تحريك العقول نحو التماس معانيه وفهم إشاراته، وأسئلتنا هي أسئلة جاهل يتعلم لا عالم يحاكم، وقد نطلب الفهم ولا نعطى؛ فلا يبقى إلا مواصلة البحث مع الباحثين، أو تسليم كتسليم الراسخين، قائلين ﴿ عَامَنّا بِهِ عَكُلٌّ مِنْ عِندِ رَبِّناً ﴾ [آل عمران: ٧]، موقنين أن الناس ﴿ لَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ عِلْمِهِ عَلَى البقرة: ٢٥٥].

وقد أكثر المفسرون من أسلوب السؤال والجواب، مستعملين إياه في إثارة مكنونات القرآن، والتماس غرائب معانيه، ففي قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللهُ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْقُلَمَةُولُ ﴾ [فاطر: ٢٨]، نرى الرازي يطرح أسئلة منها: لماذا كان العلم

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير (٢٢/ ٥٢).

<sup>(</sup>۲) «رجال» جمع «راجل»، وهو الماشي على رجليه. وانظر في بيان حكمة القرآن عند الفخر: التفسير الكبير (۱/ ۹۰)، (۱/ ۳۹۳)، (۱/ ۲۸۷)، (۷/ ۲۰۰)، (۹/ ۳۰۰)، (۱/ ۹۶)، (۱/ ۲۸۷)، (۱/ ۲۸۷)، (۱/ ۲۸۷)، (۱/ ۲۸۷)، (۱/ ۲۸۷)، (۱/ ۲۸۷)، وغيرها.





سببًا في الخشية؟ وما العلم الذي ينتج هذه الخشية؟ ثم يقول -أحسن الله إليه-: أما بيان أن العالم بالله يجب أن يخشاه؛ فذلك لأن من لم يكن عالمًا بالشيء استحال أن يكون خائفًا منه، ثم إنَّ العلم بالذات لا يكفي في الخوف، بل لا بد له من العلم بأمور ثلاثة، منها:

العلم بالقدرة، لأن الملك عالم باطلاع رعيته على أفعاله القبيحة، لكنه لا يخافهم لعلمه بأنهم لا يقدرون على دفعها.

ومنها: العلم بكونه عالمًا، لأن السارق من مال السلطان يعلم بقدرته، ولكنه يعلم أنه غير عالم بسرقته فلا يخافه.

ومنها العلم بكونه حكيمًا، فإن المُسخَّر عند السلطان عالم بكون السلطان قادرًا على منعه، عالمًا بقبائح أفعاله؛ لكنه يعلم أنه قد يرضى بما لا ينبغي فلا يحصل الخوف، أما لو علم اطلاع السلطان على قبائح أفعاله، وعلم قدرته على منعه، وعلم أنه حكيم لا يرضى بسفاهته، صارت هذه العلوم الثلاثة موجبة لحصول الخوف في قلبه.

فثبت أن خوف العبد من الله لا يحصل إلا إذا علم بكونه تعالى عالمًا بجميع المعلومات، قادرًا على كل المقدورات، غير راضٍ بالمنكرات والمحرمات. فثبت أن الخوف من لوازم العلم بالله»(١).

وقد يكون السؤال بكيف، ففي قوله تعالى: ﴿وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ ءَايَنَهُ وَرَادَتُهُمْ إِيمَانًا ﴾ [الأنفال: ٢]، يتبادر إلى الذهن سؤال هو: كيف تزيدهم آيات القرآن إيمانًا ؟ وقد أجاب العلماء بأجوبة منها:

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير (٢/ ٤٠٦)



١- أنَّ الآيات تتضمن من الدلائل ما يزيد الإيمان، وبكثرة الدلائل وقوتها يزول الشك ويقوى اليقين.

٢- أنهم يصدقون بكل ما يتلى عليهم من عند الله ويُقِرُّون به، فكلما سمعوا آية جديدة أتوا بإقرار جديد، فكان ذلك زيادة في الإيمان والتصديق.

او يزيد بالعمل بموجبها، وهو قول من قال الإيمان يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية، بناء على أن العمل داخل فيه(١).

ومنه قوله تعالى: ﴿وَإِذَا ٱلْمَوْءُ, دَهُ سُبِلَتْ ﴿ إِلَى ذَنْ فَالْمِ قُلِلَتْ ﴿ وَالتَكُوير: ٨، ٩]، قال المرتضى: فإن سأل سائل، كيف يصح أن يسأل من لا ذنب له ولا عقل، فأي فائدة في سؤالها عن ذلك، وما وجه الحكمة فيه؟ والجواب من وجهين:

أحدهما: أن يكون المراد أنَّ قاتلها طولب بالحجة في قتلها، وسئل عن قتله لها بأي ذنب كان، على سبيل التوبيخ والتعنيف وإقامة الحجة. فالقتلة هاهنا هم المسؤولون على الحقيقة، لا المقتولة، وإنما المقتولة مسؤول عنها. ويجري هذا مجرى قولهم (سألت حقي)، أي طالبت به. ومثله قوله تعالى: ﴿وَأَوْفُواْ بِٱلْمَهَدِّ إِنَّ ٱلْعَهْدَ كَاكَ مَسْفُولًا ﴿ وَالْإِسراء: ٣٤]، أي مطالبًا به مسؤولا عنه.

والوجه الآخر: أن يكون السؤال توجه إليها على الحقيقة، على سبيل التوبيخ له، والتقريع له، والتنبيه له، على أنه لا حجة له في قتلها. ويجري هذا

<sup>(</sup>۱) انظر: جامع البيان للطبري (۱۶/ ۷۷۷)، والتفسير الوسيط للواحدي (۲/ ٤٤٤)، والتفسير الكبير للرازي (۱۵/ ٤٥١)، وأنوار التنزيل للبيضاوي (۳/ ٤٩).

مجرى قوله تعالى لعيسى عَلَيْهِ السَّلَامُ: ﴿ مَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّغِذُونِي وَأُمِّى إِلَهَ يَنِ مِن دُونِ السَّهِ ﴾ [المائدة: ١١٦]، ، على طريق التوبيخ لقومه، وإقامة الحجة عليهم »(١).

وفي قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوٓا أَوْلِيآ وَهُمُ ٱلطَّاعُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِنَ ٱلنُّورِ إِلَى الظُّلُمَاتِ ﴿ ﴾ [البقرة: ٢٥٧]، قال الثعلبي: فإن قيل: ما وجه قوله ﴿يُخْرِجُونَهُم مِنَ ٱلنُّلُمَاتِ ﴾ وهم كفّار لم يكونوا في نور قط؟

# ثم أجاب هو وغيره بأجوبة منها:

١- أن الآية في اليهود كانوا مؤمنين بمحمد صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قبل أن يبعث، فلما بعث كفروا به، و جحدوا ما و جدوه في كتبهم من نعته وصفته و نبوّته، بيانه قوله: ﴿فَلَمَّا جَاءَهُم مَاعَرَفُواْ كَفَرُواْ بِيِّء ﴾[البقرة: ٨٩]، قاله مقاتل و قتادة.

٢- أنها نزلت في قوم مُرْتَدِّين، قاله مجاهد.

"- أنها في جميع الكفّار. والمعنى أنهم لما كانوا مُتَمَكِّنين من الإسلام ثم عُدلوا وصُرفوا عنه؛ فكأنهم أخرجوا منه، وهو كقول القائل: أخرجني أبي من ميراثه، وهو لم يدخل فيه، وكقوله تعالى إخبارًا عن يوسف: ﴿إِنِي تَرَكُتُ مِلّةَ وَمُولِلاً يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ ﴾ [يوسف: ٣٧]، ولم يكن أبدًا على دينهم حتى تركه، وكقوله تعالى: ﴿وَمِنكُم مِّن بُرُدُ إِلِنَ أَنذَلِ ٱلْعُمُر ﴾ [النحل: ٧٠]، ولم يكن فيه قط.

إنهم كانوا على الفطرة عند أخذ الميثاق عليهم، فلما حَمَلُوهم على الكفر أخرجوهم من نور فطرتهم (٢).

<sup>(</sup>١) محاسن التأويل (٩/ ٤١٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: الكشف والبيان (٢/ ٢٣٨)، والنكت والعيون (١/ ٣٢٩)، والنكت في معاني القرآن وإعرابه للمجاشعي (ص: ١٦٧)، وتفسير السمعاني (١/ ٢٦١)، ومحاسن التأويل (٧/ ٢٤٤).



# السادس عشر - ملاحظة أساليب القرآن التربوية والاقتداء بها:

وهذا الأسلوب أشار إليه الشاطبي حين قال: «فإن من علوم القرآن قسمًا هو مأخوذ من عادة الله تعالى في إنزاله، وخطاب الخلق به، قبل النظر إلى ما حواه من المعارف والخيرات، ويشتمل على أنواع من القواعد الأصلية، والفوائد الفرعية، والمحاسن الأدبية؛ فلنذكر منها أمثلة يستعان بها في فهم المراد:

منها: ترك الأخذ من أول مرة بالذنب، والحِلم عن تعجيل المعاندين بالعذاب، وإن استعجلوا بالعذاب.

ومنها: تحسين العبارة بالكناية ونحوها في المواطن التي يحتاج فيها إلى ذكر ما يُستحيا من ذكره في عادتنا؛ كقوله تعالى: ﴿أَوْ لَامَسُنُمُ ٱلنِّسَآءَ ﴾ [النساء: ٤٣، والمائدة: ٦].

ومنها: التأني في الأمور، والجري على مجرى التثبت، والأخذ بالاحتياط، وهو المعهود في حقنا؛ فلقد أنزل القرآن على رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نجوما في عشرين سنة؛ حتى قال الكفار: ﴿لَوْلَا نُزِلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمْلَةً وَبِهِدَةً ﴾ [الفرقان: ٣٦]، فقال الله: ﴿كَالُكُ لِنُثِبِّتَ بِهِ فُوَّادَكُ ﴾ [الفرقان: ٣٢]، وقال: ﴿وَقُرْءَانًا فَرَقَتُهُ لِنَقْرَآهُ, عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثِ وَنَزَلْنَهُ نَزِيلًا ﴿نَ ﴾ [الإسراء: ٣٠].

ومنها: كيفية تأدُّب العباد إذا قصدوا باب ربِّ الأرباب بالتضرع والدعاء؛ فقد بَيَّنَ مَسَاقُ القرآن آدابًا اسْتُقْرِئَتْ منه، وإن لم يَنُصَّ عليها بالعبارة؛ فقد



أغنت إشارة التقرير عن التصريح بالتعبير، فأنت ترى أن نداء الله للعباد لم يأت في القرآن في الغالب إلا ب «يا» المشيرة إلى بُعد المنادي؛ لأن صاحب النداء مُنزَّه عن مُدَانَاةِ العباد، موصوف بالتعالي عنهم والاستغناء، فإذا قرر نداء العباد للرب أتى بأمور تستدعي قرب الإجابة:

ومنها: إسقاط حرف النداء المشير إلى قُرْبِ الْمُنَادَى، وأنه حاضر مع المُنادِي، غير غافل عنه؛ فدلً على استشعار الراغب هذا المعنى؛ إذ لم يأتِ في المُنادِي، غير غافل عنه؛ فدلً على استشعار الراغب هذا المعنى؛ إذ لم يأتِ في الغالب إلا «ربنا» (ربنا»، كقوله: ﴿رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذْنَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦]، ﴿رَبَّنَا لَقَبَّلُ مِنّاً ﴾ [البقرة: ٢٨٧].

ومنها: كثرة مجيء النداء باسم الرب المقتضي للقيام بأمور العباد وإصلاحها.

ومنها: تقديم الوسيلة بين يدي الطلب؛ كقوله: ﴿إِيَّاكَ نَمْتُهُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ نَا ﴾ آمْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿﴾ الآية [الفاتحة: ٥-٦]، وقوله: ﴿رَبَّنَا إِنَّنَا ءَامَنَا فَأَغْفِرُ

لَنَا ﴾ [آل عمران: ١٦]»(١).

وعند الحديث عن معاتبة القرآن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسُلَّم يقول القاضي عياض: «يَجِبُ عَلَى الْمُسْلِمِ الْمُجَاهِدِ نَفْسَهُ، الرَّائِضِ بِزِمَامِ الشريعة خُلُقَهُ، أن يتأدب بآداب الْقُرْآنِ فِي قَوْلِهِ وَفِعْلِهِ وَمُعَاطَاتِهِ وَمُحَاوَرَاتِهِ، فَهُوَ عُنْصُرُ الْمَعَارِفِ يتأدب بآداب الْقُرْآنِ فِي قَوْلِهِ وَفِعْلِهِ وَمُعَاطَاتِهِ وَمُحَاوَرَاتِهِ، فَهُو عُنْصُرُ الْمَعَارِفِ الْحَقِيقِيَّةِ، وَرَوْضَةُ الْآدَابِ الدِّينِيَّةِ وَالدُّنْيُويَّةِ، وَلْيَتَأَمَّلُ هَذِهِ الْمُلاطَفَة الْعَجِيبة فِي السُّوَالِ مِنْ رَبِّ الْأَرْبَابِ الْمُنْعِمِ عَلَى الْكُلِّ، الْمُسْتَغْنِي عَنِ الجميع، ويستشر فِي السُّوَالِ مِنْ رَبِّ الْأَرْبَابِ الْمُنْعِمِ عَلَى الْكُلِّ، الْمُسْتَغْنِي عَنِ الجميع، ويستشر مَا فِيهَا مِنَ الْفُوائِدِ، وَكَيْفَ ابْتَدَأَ بِالْإِكْرَامِ قَبْلَ الْعَتْبِ، وَآنَسَ بِالْعَفْوِ قَبْلَ ذِكْرِ مَا فِيهَا مِنَ الْفُوائِدِ، وَكَيْفَ ابْتَدَأَ بِالْإِكْرَامِ قَبْلَ الْعَتْب، وَآنَسَ بِالْعَفْوِ قَبْلَ ذِكْرِ

<sup>(</sup>١) الموافقات (٤/ ٢٠٢)



الذَّنْبِ- إِنْ كَانَ ثَمَّ ذَنْبٌ- . وقال تعالى ﴿ وَلَوْلَا أَن ثَبَّنْنَكَ لَقَدُكِدتَّ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْئًا قَلِيلًا ﴿ الْإِسراء: ٧٤] "(١) .

ومن أدب القرآن الذي يُقتَدى به ما ورد في قوله تعالى: ﴿ مِرَطَ الَّذِينَ الْمَعْمَتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلصَّالِينَ ﴿ ﴾ [الفاتحة: ٧]، قال أبو السعود: (والعدولُ عن إسناد الغضب إليه تعالى كالإنعام جَرَى على منهاج الآداب التنزيلية في نسبة النعم والخير إليه عَرَّقِعَلَّ دون أضدادها، كقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّا لَا الْجَنْ عَلَى الْأَرْضِ أَمْ أَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَدًا ( الجن: ١٠ ] ﴾ [الجن: ١٠] ﴿ وَالْتَالِيمُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ

قال الآلوسي: نَعَم، الأدبُ من خير رأس مال المؤمن، فلا ينبغي أن يُنسَب إليه سبحانه إلا الأفضل فالأفضل، كما قال إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ: ﴿ النَّذِي خَلَقَنِي فَهُو يَمْدِينِ ﴿ اللَّهُ وَيُنْفِينِ ﴿ اللَّهُ وَيَشْفِينِ ﴿ اللَّهُ وَيَشْفِينِ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْحَالِمُ الل

<sup>(</sup>١) الشفا بتعريف حقوق المصطفى (١/ ١٣١).

<sup>(</sup>٢) إرشاد العقل السليم (١/ ١٩).

**<sup>(</sup>٣)** روح المعاني (١/ ١٢٠).

<sup>(</sup>٤) تفسير لقرآن العظيم لابن كثير (٦/ ١٤٦).



### 🖏 السابع عشر– التماس فرائد القرآن(۱) :

ونعني بفرائد القرآن تلك الآيات المتميزة التي حازت فضلًا خاصًا، ومنزلة فريدة بين آيات القرآن الكريم. وقد نقلت لنا الأحاديث والآثار عن رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ وعن الصحابة والتابعين عنايتهم بالبحث والتنقير عن فرائد آيات القرآن الكريم التي تمثل زُبدة حكمته العالية، وخلاصة علومه السامية، فكان أن تحدثوا عن مِثل: أعظم آية في القرآن، وأحكم آية، وأجمع آية لخير وشر، وأرجى آية، وأشد آية، وأخوف آية وأعدل آية، وهَلُمَّ جَرَّا.

و تَبِعَهم عدد من علماء القرآن؛ فأفردوا لهذا البحث الطريف جانبًا من كتبهم المؤلّفة في علوم القرآن، فعل ذلك الغزالي في «جواهر القرآن ودرره»، وعلم الدين السخاوي في «جمال القراء»، والزركشي في «البرهان»، والسيوطي في «معترك الأقران والإتقان» (٢). وتناثر الحديث عن هذا الموضوع في بطون كتب التفسير، والأصل في ذلك ما أخرجه مسلم في الصحيح عن أبي بن كعب رَضَالِللهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَّ: «يَا أَبَا الْمُنْذِرِ، أَتَدْرِي أَيَّةٍ مِنْ كِتَابِ اللهِ مَعَكَ أَعْظَمُ؟» قَالَ: قَلْتُ: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: يَا أَبَا الْمُنْذِرِ، «أَتَدْرِي أَيُّ آيَةٍ مِنْ كِتَابِ اللهِ مَعَكَ أَعْظَمُ؟» قَالَ: قَلْتُ: ﴿ اللهُ لَا اللهُ لَا إِللهُ مُواَلَحًى الْقَيُّومُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

<sup>(</sup>۱) هذه تسميتي، وقد سماها السيوطي «مفردات القرآن»، وقد كُتِبتْ في هذا الموضوع أبحاثٌ مختصرة عن أحكم آية وأعظم آية، وكاتب هذه السطور بصدد الانتهاء من بحث جامع ينظم شتات هذه الفرائد بإذن الله تعالى.

<sup>(</sup>٢) انظر: جواهر القرآن (ص: ٦٢) وما بعدها، وجمال القراء وكمال الإقراء (ص: ١٤٧) وما بعدها، والبرهان في علوم القرآن (١/ ٣٥٧) وما بعدها، ومعترك الأقران في إعجاز القرآن (١/ ٣٥٧) وما بعدها، والإتقان في علوم القرآن (٤/ ١٤٨) وما بعدها.



قَالَ: فَضَرَبَ فِي صَدْرِي، وَقَالَ: «وَاللهِ لِيَهْنِكَ الْعِلْمُ أَبَا الْمُنْذِرِ»(۱). فتكرار السؤال من النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ دليل على الأمر بالتماس مثل هذه الآيات وإعمال الذهن في البحث عنها.

وعن الشعبي قال: لقي عمر بن الخطاب رَكْبًا في سفر، فيهم ابن مسعود فأمر رجلًا يناديهم: من أين القوم؟ قالوا: أقبلنا من الفج العميق نريد البيت العتيق، فقال عمر: إن فيهم لعالِمًا، وأمر رجلًا أن يناديهم: أيُّ القرآن أعظم؟ فأجابه عبد الله: ﴿اللهُ إِلاَ هُوَالْحَيُّ الْقَيُّومُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، قال نادِهِم: أيُّ القرآن أحكم؟ فقال ابن مسعود: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِواَلْإِحْسَنِ قَال نادِهِم: أيُّ القرآن أحمع؟ فقال: ﴿وَمَن يَعْمَلُ مُثْقَالَ ذَرَّ وَشَرًا يَرَهُ ﴿ فَقَال البن عَمْلَ مُثْقَالَ ذَرَّ وَشَرًا يَرَهُ ﴿ فَالنَالِلَهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم: كتاب: صلاة المسافرين وقصرها، باب: فضل سورة الكهف، وآية الكرسي (۱/ ٥٥٥)، (۸۱٠).

<sup>(</sup>٢) الطيوريات لأبي طاهر السلفي (١/ ٢٤٧).





## المبحث الثالث أخطاء منهجية في عملية التدبر

هذا مبحث قصير يتعلق بالأخطاء المنهجية في عملية التدبر القرآني، لم أطِل الكلام فيه؛ بل جعلته كعلامات تحذيرية على الطريق.

## 🕸 أولًا : الاكتفاء بالتفكر عن التعلم إعجابا بالعقل :

فإن التفكر في الآيات لا يصح أن يكون إلا بعد العلم بمعانيها، قال الطبري: «لِأَنَّهُ مُحَالُ أَنْ يُقَالَ لِمَنْ لَا يَفْهَمْ مَا يُقَالُ لَهُ وَلَا يَعْقِلُ تَأْوِيلَهُ: اعْتَبِرْ بِمَا لَا فَهْمَ لَكَ بِهِ، وَلَا مَعْرِفَةَ مِنَ الْقِيلِ وَالْبَيَانِ إِلَّا عَلَى مَعْنَى الْأَمْرِ بِأَنْ يَفْهَمَهُ وَيَغْتَبِرَ بِهِ. فَأَمَّا قَبْلَ ذَلِكَ، فَمُسْتَحِيلٌ أَمْرُهُ بِتَدَبَّرِهِ، وَهُوَ بِمَعْنَاهُ جَاهِلٌ (۱).

وقال الغزالي: «النقل والسماع لا بد منه في ظاهر التفسير أولًا؛ ليَتَقي به مواضع الغلط، ثم بعد ذلك يتَسع التفهُّم والاستنباط، ومن ادَّعى فهم أسرار القرآن ولم يُحكِّم التفسير الظاهر، فهو كمن يدَّعي البلوغ إلى صدر البيت قبل مجاوزة الباب»(٢).

وفي قوله سبحانه: ﴿وَأَنزَلْنَآ إِلَيْكَ الدِّكِ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْمِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنَفَكَّرُونَ ﴾، إشارة إلى وجوب الجمع بين التعلم والتفكر؛ فقد دلَّت الآية على أن في القرآن

<sup>(</sup>١) جامع البيان (١/ ٨٢).

<sup>(</sup>۲) إحياء علوم الدين (۱/ ۲۹۱).



ما يحتاج إلى البيان التوقيفي، وفيه ما يحتاج إلى التفكر العقلي، فمن استخدم العقل فيما سبيله التوقيف؛ فقد أفرط في الثقة به، ومن اكتفى بالتوقيف دون إعمال عقله بالتفكير؛ فقد فرَّط وقصَّر فيما أمر به، والانتفاع بالقرآن يحتاج إلى البيان النبوي مع التفكير العقلي.

قال الحسن البصري رَحْمَهُ اللهُ: «ما زال أهل العلم يعودون بالتذكر على التفكر، وبالتفكر على التذكر، ويناطقون القلوب حتى نطقت بالحكمة»(١).

## ثانيا : الاكتفاء بالتعلم عن التفكر وقوفا عند حد النقل :

وهذا قد يكون تورعًا من الشخص، أو كسلًا، أو استصغارًا لنفسه، أو ظنًا منه أن المنقول قد أتى على معاني القرآن جملةً ولم يترك للنظر بقية، وتلك أعذار واهية، وظنون فاسدة، إذ كانت أدلة وجوب التدبر كلها لازمة للخلف لزومها للسلف بلا فرق، وقد قال النبي صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لقد نزَلَتْ علَيَّ اللَّيلةَ آيةٌ، ويلٌ لِمَن قرَأها ولم يتفكّر فيها ﴿إِنَ فِي خَلْقِ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ ﴾ وخلف. [آل عمران: ١٩٠]»(٢)، فعموم هذا الوعيد شامل لكل قارئ لا يتدبر، مِن سلفٍ وخلف.

يقول الماوردي: امتنع بعض المُتَوَرِّعَةِ ممن قَلَّت في العلم طبقتُه، وضعُفت فيه خبرتُه، أن يستنبط معاني القرآن باجتهاده، عند وضوح شواهده، إلا أن يَرِدَ بها نَقْلُ صحيح، ويذُلَّ عليها نصٌ صريح، وهذا عُدول عمَّا تعبَّد

<sup>(</sup>۱) مفتاح دار السعادة (۱/ ۱۸۳).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن حبان في صحيحه، كتاب: الرقائق، باب: التوبة، رقم (٦٢٠)، (٢/ ٣٨٦)، وقال الشيخ شعيب الأرناؤوط: إسناده صحيح على شرط مسلم.



الله تعالى به خَلْقَه في خطابهم بلسان عربي مبين، أبان عن مُراده، وقطع أعذار عباده، وجعل لهم سُبلًا إلى استنباط أحكامه، كما قال الله تعالى: ﴿لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسَتَنُبِطُونَهُ مِنْهُم ﴾ [النساء: ٨٣]، ولو كان ما قالوه صحيحًا، لكان كلام الله غير مفهوم، ومُراده بخطابه غير معلوم، ولصار كاللُّغز المُعَمَّى، فبطل الاحتجاج به، وكان ورود النص على تأويله، مُغْنيًا عن الاحتجاج بتنزيله، وأعوذ بالله من قول في القرآن يؤدِّي إلى التوقف عنه، ويؤول إلى ترك الاحتجاج به»(١).

وذمَّ أبو حامد الغزالي صنيع «من قرأ تفسيرًا ظاهرًا واعتقد أنه لا معنى لكلمات القرآن إلا ما تناوله النقل عن ابن عباس، ومجاهد، وغيرهما! وأنَّ ما وراء ذلك تفسير بالرأي المنهي عنه»، وعدَّه حجة الإسلام «من الحُجُب العظيمة عن القرآن»، فقال: «والآثار تدل على أن في فهم معاني القرآن مجالًا رَحْبًا، ومُتَّسعًا بالغًا، وأن المنقول من ظاهر التفسير ليس مُنتهَى الإدراك فيه» (٢).

ووَجْهُ ذلك: أنه ليس كل ما ورد عن السلف مسموعًا من رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، إذ كان كثير منه مختلفًا اختلافًا لا يمكن الجمع بينه، فليس إلا أنهم اجتهدوا رأيهم واستنبطوا بفكرهم، والاجتهاد على هذا اتباعٌ لسنتهم وسيرٌ على منهجهم. ولو كان المأثور مسموعًا كله لم يمنع ذلك أيضًا من فهم وتدبر يزيد عليه ولا ينقُضُه، خاصة وقد أمر به الشارع وكرَّر، وأوْعد على تركه وحذَّر (٣).

<sup>(</sup>١) النكت والعيون (١/ ٣٤).

<sup>(</sup>٢) إحياء علوم الدين (١/ ٢٨٥)، (١/ ٢٩٠)، (١/ ٢٩١) وفيه رد مذهب الاكتفاء بالمنقول من أربعة أوجه.

<sup>(</sup>٣) انظر: إحياء علوم الدين (١/ ٢٩٠).



### 🕸 ثالثا: التضلُّت من قواعد اللغة ودلالتها:

فينبغي على دارس القرآن استثمار ألفاظ القرآن واستنباط معانيها دون مبالغة في تحميل الألفاظ ما لا تحتمل من المعاني، ودون تعمُّقٍ مُتكَلَّف قد يقود إلى معانٍ ضعيفة واهية الصلة بالألفاظ، فإن للألفاظ منطوقًا ومفهومًا، وعبارةً وإشارةً، ومعاني أصليةً وأخرى ثانويةً، وهي درجات تتدرج من القوة إلى الضعف بحسب قُربها من ظواهر الألفاظ وبُعدها عنها، فعلى الدارس أن يعرف هذه الموازين، وأن يتمسك بدلالة اللغة؛ فلا يقبل من المعاني إلا ما ثبت نسبه ثبوتًا صحيحًا باللفظ القرآني، وأن يداوم البحث عن هذا النسب؛ فإنه قد ينقطع عند التعمُّق، فيقع في تأويل باطنى فاسد لا علاقة له بالألفاظ!

فكم من أناس تركوا دَلالة اللغة، وهاموا في أودية التأويلات الباطنية، وألحدوا في آيات الله، وحرَّ فوا كلامه عن مواضعه، وافتروا عليه الكذب! وجعلوا «يقولون: كلام الله رموز وألغاز لا يُنبئ ظاهره عن حق، ومفهومه عن صدق، ويجعلون ذلك من الذرائع إلى إبطال الشرائع»(۱). وهل ضاعت الرسالات، وفسدت الشرائع قبلنا إلا بأيدي هؤلاء الكذبة الذين ﴿يُحُرِّفُونَ الْكِلَمَ عَن مَواضِعِهِ ٤ [النساء: ٤٦]، وقد شهد تاريخ الأمة الإسلامية حربًا فكرية وعسكرية على هذه الفئة الضالة، التي تسعى إلى تلويث مصادره العذبة من القرآن والسنة، وكتب العلماء كتبًا كثيرة في التحذير من ضلال الباطنية، وإبطال مذهبهم، منها: «فضائح الباطنية» لأبي حامد الغزالي، و«بُغية المُرتاد في الرد على المتفلسفة والقرامطة والباطنية» لتقي الدين بن تيمية، وقولُه فيه في الرد على المتفلسفة والقرامطة والباطنية» لتقي الدين بن تيمية، وقولُه فيه

<sup>(</sup>١) كتاب الاعتقاد للراغب الأصفهاني (ص ٤٣).





صريح بكفرهم، وذلك حيث قال: «وهم في الباطن من أعظم بني آدم كفرًا وإلحادًا، حتى صار شعارهم «الملاحدة» عند الخاص والعام، وهم كافرون بما جاءت به الرسل مطلقًا، ومن أعظم الناس منافقة لجميع الناس من أهل الملل: المسلمين واليهود والنصارى، وغير أهل الملل»(١).

وقد ظهرت مؤخرًا طوائف من الباطنية الحديثة، يفوقون أسلافهم خُبثًا وكيدًا للإسلام وأهله! أعنى -هؤلاء العلمانيين - الذين خرجوا علينا بنظريات شاذة، تتحدث عن القراءة الجديدة، ونسبية النصوص والمعرفة، وموت المؤلف، وحتمية التأويل، ونحوها مما يصُبُّ كله في اتجاه تعطيل دلالة القرآن والسنة وإسقاطها بالكلية، يقول بعضهم: إن النص بطبيعته مجرد صورة عامة تحتاج إلى مضمون يملؤها، وهذا المضمون بطبيعته قالب فارغ! يمكن ملؤه من حاجات العصر ومقتضياته، التي هي بناء الحياة الإنسانية..! ومن ثُمَّ فالتأويل ضرورة للنص، ولا يوجد نص إلا ويمكن تأويله من أجل إيجاد الواقع الخاص به، ولا يعنى التأويل هنا إخراج النص من معنى حقيقى إلى معنى مجازي لقرينة، بل هو وضع مضمون معاصر للنص إخراج النص من معنى حقيقي إلى معنى مجازي لقرينة، لأن النص قالب دون مضمون!!»(٢). إلى آخر هذا العبث الذي يفضى لا محالة إلى إبطال العقل والشرع معًا، وإسقاط التفاهم بين البشر جملة، وإبطال كلام صاحبه قبل كل ذلك كله، إذ كيف يمكن التفاهم مع إنسان لا يقر بأن للكلام معنى، ولا للألفاظ دلالة

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهمية في تأسيس بدعهم الكلامية (٣/ ٥١٢).

<sup>(</sup>٢) نقد الخطاب الديني، نصر أبو زيد (١٨١).



أصلًا؟! وهو مع ذلك يطالبك بأن تفهم من كلامه ما لا يفهمه هو من كلام غيره!(١).

### ابعًا: الانشغال بالدقائق اللفظية عن المعاني الكلية:

إن الانشغال بالدقائق اللفظية والاستغراق فيها كثيرًا ما يكون حائلًا بين الإنسان وبين فقه المعنى القرآني والتدبر في مقصوده الأصلي، وانظر إلى هذا النموذج الذي طرحه بعض الإخوة على أنه أسئلة تعين على التدبر في سورة الكوثر: قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَعُطَيْنَكَ ٱلْكُوثِرُ اللهِ ، لِمَ جاء التعبير عن الرب سبحانه بضمير الجمع وليس الإفراد؟ لِمَ عبَّر بالضمير وليس الاسم الظاهر؟ لِمَ عبر بضمير الجمع (نا)، وليس: نحن؟ لِمَ أكَّد الخبر؟ لِمَ جاء التأكيد بإنَّ؟ لِمَ عبر بضمير الجمع (نا)، وليس: نحن؟ لِمَ عبر بالإعطاء دون الإيتاء؟ لِمَ عبر عن الإعطاء بالفعل الماضي؟ لِمَ عبر الإعطاء بالفعل وليس الاسم؟ لِمَ عبر عن الإعطاء بالفعل الماضي؟ لِمَ عُرف «الكوثر»؟ لِمَ لَمْ يقيد «الكوثر» بالمضاف «نهر»؟»(٢). إلى آخر ما ذكر من هذا النوع.

فهذه التدقيقات اللفظية لا علاقة لها بالتدبر؛ بل هي أقرب إلى أن تكون تمارين لغوية ونحوية وبلاغية على القرآن، ربما تنفع صاحبها في تنمية قدراته اللغوية أكثر مما تفيده في فهم القرآن، والانتفاع بهديه.

<sup>(</sup>١) انظر: الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم (٣/ ٣٠٢) وما بعدها، الصواعق المرسلة في الرد على الجهمية والمعطلة (٢/ ٦٣٣) وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) من مقال للأستاذ: يوسف العليوي بعنوان «أسئلة التدبر البلاغية» منشور في موقع «ملتقى أهل التفسير» http://vb.tafsir.net/tafsir٩٧٠٤/



وإنْ رأيتَ فيها فائدةً ما تفيد المعنى القرآني فهي فائدة جزئية ضيقة، تشغلك عن رؤية المعنى الكلي، والصورة الكاملة، والمقصد الأعظم للآية والسورة، وحالك حينها كحال من يفحص لوحة رائعة الجمال بعدسة مُكبَّرة، فمهما تنقل فيها بعدسته لن يرى في كل مرة إلا بضع سنتيمترات قليلة لا تعبر بحال عن اللوحة الباهرة.

يقول الشاطبي: "كل عاقل يعلم أن مقصود الخطاب ليس هو التَفَقُّه في العبارة، بل التَفَقُّه في المعبر عنه وما المراد به، هذا لا يرتاب فيه عاقل». ثم بيَّن أنَّ هذا التعمُّق في تحليل الألفاظ ربما كان مُشَوِّشًا على المعاني الكبرى المقصودة من القرآن، يقول رَحْمَهُ اللَّهُ: "وأيضًا؛ فإنه حائل بين الإنسان وبين المقصود من الخطاب، من التفهم لمعناه ثم التعبد بمقتضاه، وذلك أنه إعذار وإنذار، وتبشير وتحذير، ورَدُّ إلى الصراط المستقيم؛ فكم بين من فهم معناه، ورأى أنه مقصود العبارة، فداخله من خوف الوعيد، ورجاء الموعود ما صار به مُشَمِّرًا عن ساعد الجد والاجتهاد، باذلًا غاية الطاقة في الموافقات، هاربًا بالكلية عن المخالفات، وبين مَن أخذ في تحسين الإيراد والاشتغال بمآخذ العبارة ومدارجها، ولِمَ اختلفت مع مرادفتها مع أن المعنى واحد، وتفريع التجنيس، ومحاسن الألفاظ، والمعنى المقصود في الخطاب بمعزل عن النظر فيه؟!»(۱).

لا ننكر أن دراسة لغة القرآن ونحوه وبلاغته أداة ضرورية لفهم القرآن، ولكننا ننكر أن تتحول الأدوات إلى مقاصد، والمفاتيح إلى غايات، وأن يتم

<sup>(</sup>۱) الموافقات (٤/ ٢٦٢) وانظر كلام الغزالي في الفرق بين المعنى والتفسير في إحياء علوم الدين (٤/ ٥٥)، وفي الفرق بين علوم الصدف وعلوم الجوهر في جواهر القرآن (ص: ٣٥) فإنه أصل كلام الشاطبي.



الوقوف عندها والتعمق فيها حتى تتحول كثير من كتب التفسير إلى ما يشبه كتب التدريبات اللغوية، والصرفية، والبلاغية، وينصرف أصحابها إلى تشريح ألفاظ القرآن تشريحا دقيقا، دون عناية تذكر بمقاصده وغاياته وهداياته الكلية.

إنَّ وقوف المفسر عند دراسة الألفاظ والتراكيب، وعدم تجاوزها إلى النظر في المعاني والمقاصد والهدايات، يجعله أشبه بمن يريد معرفة أخلاق إنسان من خلال وضعه على جهاز للأشعة السينية التي تفحص العظام! أو بمن يريد أن يتعرَّف إلى فكر شخص بتمزيق جسده وتشريحه تحت مجهر الكتروني!!

نعم، ربما كان هذا البناء العظمي هو ما يحمل جسد الإنسان كله، لكن الإنسان شيء أكثر من مجرد هيكل عظمي، إنه كائن حي، فيه جسد وروح، وحياة وحركة، وجمال وكمال، وعقل وضمير، له فكر وأخلاق، وآمال وآلام. ومثل هذه الإنسان لا يمكن أن يتعرف عليه بتشريحه تحت مجهر لا يظهر منه إلا مجموعة من الأعصاب والخلايا، وصفائح دموية بيضاء أو حمراء.

ويلاحظ المتتبع لمسيرة التفسير أن هذا التشقيق لم يظهر في كتب التفسير المتقدمة؛ بل سلمت منه القرون الأولى، فلا نكاد نرى أحدًا من مفسريها يتساءل عن مثل هذه الدقائق؛ بل كانوا يكتفون بما يُفهَم به المعنى ويُدرَك به المقصود دون تكلُّف وتعمُّق. قال الشاطبي: «علم التفسير مطلوبٌ فيما يتوقف عليه فهم المراد من الخطاب، فإذا كان المراد معلومًا؛ فالزيادة على ذلك تكلف، ويتبين ذلك في مسألة عمر»(۱)، فعن أنس بن مالك:

<sup>(</sup>١) الموافقات في أصول الشريعة (١/ ٥٧).



قرأ عمر: ﴿ وَفَكِهَةً وَأَبُّا ﴿ آ ﴾ [عبس: ٣١]، فقال: قد علمنا الفاكهة، فما الأبّ؟ ثم أحسبه قال: إن هذا لهو التكلف. (١) قال ابن كثير: وهذا كله محمول على أنه، رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ، إنما أراد استكشاف علم كيفية الأب، وإلا فكونه نبتًا من الأرض ظاهر لا يجهل، لقوله: ﴿ فَأَنْنَنَا فِيهَا حَبًّا ﴿ آ ﴾ [عبس: ٢٧] » (٢).

ولعل هذا ما أشار إليه ابن القيم حين قال: «وتفسير الناس يدور على ثلاثة أصول: تفسير على اللفظ وهو الذي ينحو إليه المتأخرون، وتفسير على المعنى وهو الذي يذكره السلف، وتفسير على الإشارة والقياس وهو الذي ينحو إليه كثير من الصوفية وغيرهم»(٣).

ولا ريب أن السابقين الأولين كانوا أكثر الناس انتفاعًا بالقرآن، وإدراكًا لهديه، والتزامًا به، لا يجادل في هذا إنسان.

فعلى من يريد الانتفاع بالقرآن أن يجعل همه المعاني، ووجْهَه شَطْرَ المقاصد، ولا يشغل نفسه إلا بما يخدمها ويدل عليها، يقول الغزالي: وسر القرآن، ولُبَابه الأصفى، ومقصده الأقصى، دعوة العباد إلى الجبار الأعلى، رب الآخرة والأولى، خالق السماوات العلى، والأرضين السُّفلى، وما بينهما وما تحت الثرى، فلذلك انحصرت سور القرآن وآياته في ستة أنواع، ثلاثة منها: هي السوابق والأصول المهمة، وهي:

(١) تعريف المدعو إليه بذاته وصفاته وأفعاله.

<sup>(</sup>١) جامع البيان للطبري (٢٤/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>٢) -تفسير القرآن العظيم لابن كثير (١/ ١١).

<sup>(</sup>٣) التبيان في أقسام القرآن (ص: ٧٩).



(٢) وتعريف الصراط المستقيم الذي تجب ملازمته في السلوك إليه.

(٣) وتعريف الحال عند الوصول إليه.

## وثلاثة منها مغنية متمة وهي:

أولها: تعريف أحوال المجيبين للدعوة ولطائف صنع الله فيهم؛ وسره ومقصوده التشويق والترغيب، وتعريف أحوال الناكبين والناكلين عن الإجابة، وكيفية قمع الله لهم وتنكيله لهم؛ وسره ومقصوده الاعتبار والترهيب.

ثانيهما: حكاية أحوال الجاحدين، وكشف فضائحهم وجهلهم بالمجادلة والمُحاجَّة على الحق، وسرُّه ومقصودُه في جنب الباطل الإفضاح والتنفير، وفي جنب الحق الإيضاح والتثبيت والتقهير(۱).

وثالثها: تعريف عمارة منازل الطريق، وكيفية أخذ الزاد والأُهبة والاستعداد»(٢).

انظر: لسان العرب - (أطم)، (١٢/ ١٩).

<sup>(</sup>١) لعله يعني بالتقهير جعلهم قاهرين لعدوهم، ولم أقف على هذا المصدر في شيء من دواوين اللغة، إلا أنه ورد عرضًا في أبيات للأَضْبط بن قُرَيْع بن عوف، وكَانَ أَغار عَلَى أَهْل صَنْعاء وبَنَى بِهَا حصنا، وَقَالَ:

وشَفَيْتُ نَفْسِي، مِنْ ذوِي يَمَنِ بالطَّعنِ فِي اللَّبَات والضربِ قَتَّلتهم وأَبَحْتُ بَلْدَتَهم وأَقَمْتُ حَوْلًا كامِلًا أَسْبِي وبَنَيْتُ أُطْمًا فِي بِلَادِهِمُ لأَثْبَّت التَّقْهِيرَ بالغَصْبِ

<sup>(</sup>٢) جواهر القرآن (ص: ٢٣).





# ﴿ خامسًا : العجلة في اعتماد المعاني قبل استفراغ الوسع في التدير :

وهو ألا يتدبر القرآن حق تدبره، «فيفسره بما يخطر له من بادئ الرأي دون إحاطة بجوانب الآية، مقتصرًا على بعض الأدلة دون بعض، كأن يعتمد على ما يبدو من وجه في العربية فقط»(۱)، فإن اعتبار المعاني ليس بحُسنها ورُوائها وطرَب النفوس لها، ولكن بصدقها وصحتها، وعدم مصادمتها لأصول الدين وقواعده التي ثبتت قبلُ بالقرآن والسنة والإجماع. ولذا ترى بعض المفسرين تقع إليه بعض المعاني المستطرفة التي يستحليها الذوق، غير أنها لا تثبت بمقاييس العلم، فيعلق عليها بتعليق طريف قائلا «هي كالورد يُشم ولا يدعك» قاصدًا بذلك أنها رغم طلاوتها ضعيفة خفيفة، لا تصمد في الاختبار، ولا تثقل في الميزان.

.....

<sup>(</sup>۱) -التحرير والتنوير (۱/ ۳۰).







# الخناتمة

وبعد، فقد عرَضتُ في هذه الورقات نظرات خاطفة حول أساليب التدبر عند العلماء، هي ما أذِن به الوقت والحال. وليست بالتأكيد مُنتهى الأمل، أو غاية الرجاء؛ ذلك أن دراسة الأساليب الفنية للتدبر موضوع كبير نظرًا لأمرين:

الأول: ضخامة التراث التدبري الذي نملكه، وتوزُّعه في مصادر شتَّى، وهو ما ينتظر جُهدًا جماعيًا جادًّا يقوم على جمعه وتنقيحه وترتيبه.

والثاني: تنوع أساليب العلماء في التدبر ودقتها وغموضها؛ لدرجة دفعت بعضهم إلى أن يذهب إلى أنها مجرد مواهب إلهية وفتوحات ربانية، لا تنضبط بضابط، ولا يمكن تعلمها فضلا عن تعليمها!(١).

فلتكن هذه الصفحات التي سطَّرْتُها خطوة على الطريق تدفع نحو مزيد من البحث والدراسة.

### 🗯 نتائج البحث:

## ظهرت للباحث عدة نتائج من أهمها ما يلي:

التدبر عمل قلبي يقوم على التأمل في آيات الله تعالى والنظر في تطبيقها على الفرد والمجتمع.

<sup>(</sup>۱) ونحن كما نؤمن ونوقن بأنه لا علم لنا إلا ما علمنا الله، ولا فهم إلا ما رزقنا الله، وأن الخلق لا يحيطون بشيء من علمه إلا بما شاء، نوقن أيضا بأن العلم بالتعلم والفهم بالتفهم، وأن فضل الله إنما يتنزل على العاكفين في محاريب العلم يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم، هؤلاء هم الذين يتنزل عليهم فضل الله وهدايتهم وتحفهم ملائكته.



- ٢. ثُمَّة فروق دقيقة بين التدبر، والتفكر، والتذكر، والتفسير، والاستنباط.
- ٣. التدبر واجب شرعي على كل سامع وقارئ للقرآن الكريم، بحيث لا يُغْنى فيه أحد عن أحد.
- الأمر بالتدبر غير مختص بالمسلمين ولا بالعلماء منهم، بل هو متوجه لكل من يسمع و يعقل من مسلم و كافر.
- •. للتدبر نوعان: كُلِّي، يتأمل في القرآن كله باعتبار دلالته على صدق محمد صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وجزئي ينظر في آيات القرآن لِيسْتَلهِم هداياته في شئون الحياة تفصيلًا.
- 7. هناك موانع تحول بين الإنسان وبين التدبر من أهمها: انشغال القارئ بتحقيق الحروف عن النظر في المعاني، والتقليد الذي يَحْجُر على العقول فيمنعها التفكير والتأمل، والذنوب التي تَغْشَى القلوب فتفسد فطرتها، واعتقاد المرء أن لا معنى للقرآن إلا ما نُقِل عن السلف، وأنه ما ترك الأول للآخر شيئًا.
- ٧. ثَمَّة أساليب منهجية يستعملها العلماء في تدبرهم لكتاب الله تعالى،
   بعضها قد نصُّوا عليه، وبعضها يمكن فهمه استنباطًا من كلامهم.
- ٨. هناك أخطاء منهجية قد تقع في عملية التدبر، أهمها: الاكتفاء بالتفكر عن التعلم إعجابًا بالعقل، والاكتفاء بالتعلم عن التفكر وقوفًا عند حدِّ النقل، والتفلُّت من قواعد اللغة ودلالتها، والانشغال بالدقائق اللفظية عن المعاني الكلية، والعجلة في اعتماد المعاني قبل استفراغ الوسْع في التدبر.





#### 🗯 التوصيات:

هذا، ووصيتي لمن يتصدّى لتعليم القرآن وتفهيمه أن يُحْيي سُنَة التدارس الجماعي، الذي يقوم على استثارة العقول وتلاقح الأفكار، وأن يبتعد عن تلقين المعلومات الجاهزة، فإن تلقين الفكرة يحجر على العقل، ويلقيه في العجز، ويُعَوِّده الكسلَ والخمول.

إنَّ ما يستطيع الطالب أنْ يُحَصِّله بنفسه، لا ينبغي للأستاذ أن يُلقيه إليه سهلًا أبدًا؛ بل عليه أن يتركه يسعى لتَقْوَى قدمُه، ويتعبَ ليشتدَّ ساعدُه، ويفكرَ ليَشحذَ ذهنَه.

ولقد جرَّبتُ هذا الأمر مع طلبة الكليات الشرعية، فكنت أطرح عليهم كثيرًا من المسائل المتعلقة بالقرآن وتفسيره ومُشكله ومتشابهه، فلم أَعْدَم يومًا منهم جوابًا عن سؤال، أو حَلَّا لإشكال. بل ربما كانت عدة أجوبة تطابق أحيانًا ما ذكره أئمة التفسير الكبار، أو تزيد عليها. فلو نظر إليَّ أحدُهم حينها لرأى أستاذًا يُمسِك بقلمه؛ ويُدوِّن بإعجابِ أفكارَ طلابه الحية، وآراءهم الرائعة.

إنَّ عطاء الله لا يختصُّ بشيخ أو شاب، أو رجل أو امرأة، وعلينا أن نُحوِّلَ التدبر القرآني إلى ثقافة مجتمع، وأنْ نستثمر عقول الجميع في تأمل معانيه، واستنباط فوائده، واستخراج حِكَمِه وأحكامه، تحت رعاية علمية متخصصة، ترسُم منهجه، وتتابع خطواته، وتروي شجرته الطيبة؛ فتؤتي أُكُلَها كل حينٍ بإذن ربّها.

ونصيحتي لمن تعلم القرآن أن يقرِن العلم بالعمل، وألا يغترَّ بما حصل من علم فيظنه غاية المراد ونهاية المقصود، فإن العلم لا يقصد لنفسه، ولا



يُراد لذاته؛ بل للعمل به والسلوك على منهاجه، يقول محمد بن كعب القرظي رَضَّ اللهُ عَنْهُ: من بلَغه القرآن فكأنما كلَّمه الله. قال أبو حامد الغزالي: وإذا قَدَّر ذلك لم يتخذ دراسة القرآن عمله، بل يقرؤه كما يقرأ العبد كتاب مولاه الذي كتبه إليه ليتأمَّله، ويعمل بمقتضاه.

ولذلك قال بعض العلماء: هذا القرآن رسائل أتتنا من قِبَل ربِّنا عَرَّفِجَلَّ بعهوده، نتدبرها في الصلوات، ونقف عليها في الخلوات، وننفذها في الطاعات والسنن المتبعات.

وقال الحسن رَحْمَةُ اللَّهُ: إنَّ أحقَّ الناس بهذا القرآن من رُوِّيَ في عمله.

وقال قتادة رَحِمَهُ أَللَهُ: لم يجالس أحدٌ هذا القرآنَ إلا قام بزيادة أو نقصان، قَالَ تَعَالَى: ﴿هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلمُؤْمِنِينَ ۖ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾ [الإسراء: ٨٢].

وكان مالك بن دينار رَحْمَهُ الله يقول: ما زَرَع القرآنُ في قلوبكم يا أهل القرآن؟ إنَّ القرآنَ ربيعُ المؤمن، كما أنَّ الغيثَ ربيعُ الأرض!»(١).

.....

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين (١/ ٢٨٥) بتصرف يسير.





### المراجع

### 🕸 القرآن العظيم.

- 1. أحكام القرآن، الجصاص، أحمد بن علي، أبو بكر الرازي، تح: محمد صادق القمحاوي، دار إحياء التراث العربي بيروت، ١٤٠٥ هـ.
- ۲. أحكام القرآن، المعافري، محمد بن عبد الله، أبو بكر بن العربي، تح: محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٤ هـ.
- ٣. الإحكام في أصول الأحكام، الظاهري، أبو محمد على بن حزم، تح: أحمد شاكر، دار الآفاق الجديدة، بيروت، بدون تاريخ.
  - **٤**. إحياء علوم الدين، الغزالي، أبو حامد، دار المعرفة، بيروت، بدون تاريخ.
- •. **الآداب الشرعية والمنح المرعية**، ابن مفلح المقدسي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن مفلح، عالم الكتب، بيروت، بدون تاريخ.
- 7. **إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم**، أبو السعود، محمد بن محمد بن محمد بن مصطفى العمادي، دار إحياء التراث العربي بيروت.
- ارشاد الفحول إلي تحقيق الحق من علم الأصول، الشوكاني، محمد بن علي،
   تح: أحمد عزو عناية، دار الكتاب العربي، بيروت، ط١، ١٤١٩هـ.
- ٨. أساس البلاغة، الزمخشري، أبو القاسم محمود بن عمر بن أحمد، تح: محمد باسل عيون السود، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط١٩١٩ هـ.
- **9.** أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، الشنقيطي، محمد الأمين بن محمد المختار الجكني، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع بيروت، لبنان، ١٤١٥هـ.



- 1. أنوار التنزيل وأسرار التأويل، البيضاوي، ناصر الدين عبد الله بن عمر بن محمد الشيرازي، تح: محمد عبد الرحمن المرعشلي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١،١٤١٨هـ
- 11. البحث العلمي: أساسياته النظرية وممارسته العملية، دويدري، رجاء وحيد، دار الفكر المعاصر-بيروت، ١٤٢١ هـ.
- 11. البحر المحيط في التفسير، أبو حيان الأندلسي، محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن علي بن يوسف بن حيان أثير الدين، تح: صدقي محمد جميل، دار الفكر، بيروت، 127.
- 17. البرهان في علوم القرآن، الزركشي، بدر الدين محمد بن عبد الله، ت: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، ١٣٧٦هـ.
- 11. بيان تلبيس الجهمية في تأسيس بدعهم الكلامية، ابن تيمية، أبو العباس أحمد بن عبد الحليم، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، ط١، ١٤٢٦هـ.
- 1. البيان والتبيين، الجاحظ، عمرو بن بحر، دار ومكتبة الهلال، بيروت، ٢٣ ١ هـ.
- 17. تاج العروس من جواهر القاموس، الزبيدي، محمد مرتضى، منشورات مكتبة الحياة، بيروت لبنان، د.ت.
- 11. تاريخ دمشق، ابن عساكر، علي بن الحسن، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، ١٤١٥ هـ.
- 11. **تأویلات أهل السنة**، الماتریدي، محمد بن محمد بن محمود، أبو منصور، تح: مجدي باسلوم، دار الكتب العلمية بیروت، لبنان، ط۱،۲۲٦ هـ.
- 19. التبيان في أقسام القرآن، ابن القيم، محمد بن أبي بكر، دار المعرفة، بيروت، د.ت.





- ۲۰. التحرير والتنوير، ابن عاشور، محمد الطاهر، الدار التونسية للنشر، تونس،
   ۱۹۸٤م.
- ۲۱. التذكار في أفضل الأذكار: القرطبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط۱، ۲۰۲ هـ.
- ۲۲. تفسير الإمام الشافعي، جمع وتحقيق ودراسة: الفرَّان، د. أحمد بن مصطفى، دار التدمرية المملكة العربية السعودية، ط١، ١٤٢٧هـ.
- ۲۲. التفسير البسيط، الواحدي، أبو الحسن علي بن أحمد، عمادة البحث العلمي
   جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ط١، ١٤٣٠ هـ.
- **٢٤. تفسير السمرقندي المسمى بحر العلوم،** السمرقندي، أبو الليث نصر بن محمد، تح: علي محمد معوض وآخرين، دار الكتب العلمية بيروت، ١٤١٣هـ،
- **٢٥.** تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، إسماعيل بن عمر، تح: سامي سلامة، دار طيبة، القاهرة، ط٢، ١٤٢٠هـ.
- ۲۲. تفسير القرآن، السمعاني، أبو المظفر منصور بن محمد بن عبد الجبار ابن أحمد المروزي، تح: ياسر إبراهيم وآخر، دار الوطن، الرياض، السعودية، ط١، ١٤١٨هـ.
- **۲۷. التفسير الكبير،** الرازي، فخر الدين، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط الثالثة، ١٤٢٠ هـ.
- **۲۸. التفسير والمفسرون**، الذهبي، محمد السيد حسين، مكتبة وهبة، القاهرة، د.ت.
- **٢٩. تهذیب الأسماء واللغات**، النووي، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، د.ت.



- ٣٠. تهذیب اللغة، الأزهري، محمد بن أحمد، أبو منصور، تح: محمد عوض مرعب، دار إحیاء التراث العربي بیروت، ط۱، ۲۰۰۱م.
- **.٣١. تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان،** السعدي، عبد الرحمن بن ناصر، تح: عبدالرحمن اللويحق، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١،١٤٢١هـ.
- **. ٣٢.** جامع البيان في تأويل آي القرآن، الطبري، محمد بن جرير، تح: أحمد شاكر، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، ١٤٢٠هـ.
- ٣٣. الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وسننه وأيامه، البخاري، محمد بن إسماعيل أبو عبدالله الجعفي، تح: محمد زهير بن ناصر الناصر، دار طوق النجاة، ط١، ١٤٢٢هـ.
- **٣٤. الجامع لأحكام القرآن،** القرطبي، محمد بن أحمد، تح: أحمد البردوني وآخر، دار الكتب المصرية، القاهرة، ط٢، ١٣٨٤هـ.
- ٣٥. جواهر القرآن ودرره، الغزالي، أبو حامد، دار إحياء العلوم، بيروت، ط
   الثانية، ١٤٠٦ هـ.
- ٣٦. دلائل الإعجاز في علم المعاني، الجرجاني، عبد القاهر، تح: محمود شاكر، مطبعة المدني، القاهرة، ط٢، ١٤١٣هـ.
- ٣٧. روائع إقبال، الندوي، أبو الحسن على الحسني، دار الفكر دمشق، ط١، ١٣٧٩ هـ.
- .٣٨. زاد المسير في علم التفسير، ابن الجوزي، أبو الفرج عبد الرحمن بن علي، تح: عبد الرزاق المهدي، دار الكتاب العربي، بيروت، ط١٤٢٢هـ.
- **. ۳۹** الشفا بتعریف حقوق المصطفی، عیاض بن موسی الیحصبی، دار الفیحاء، عمان، ط۲، ۱٤۰۷هـ.





- 3. الصحاح أو تاج اللغة وصحاح العربية، الجوهري، أبو نصر إسماعيل بن حماد، تح: أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين بيروت، ط٤، ٧ هـ.
- 13. صيد الخاطر، ابن الجوزي، أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد، دار القلم دمشق، ط١، ١٤٢٥هـ.
- **٤٢. الطيوريات**، انتخبها السِّلَفي، أبو طاهر أحمد بن محمد من أصول: الطيوري، أبو الحسين المبارك بن عبد الجبار الصيرفي، تح: دسمان يحيى معالي، مكتبة أضواء السلف، الرياض، ١٤٢٥ هـ.
- **٤٣**. عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين، ابن قيم الجوزية، أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب، دار ابن كثير، دمشق، ط: الثالثة، ١٤٠٩هـ.
- 22. العزفُ على أنوار الذِّكر معالم الطريق إلى فقه المعنى القرآني في سياق السورة، د. محمود توفيق محمد سعد، مكتبة وهبة القاهرة، د.ت.
- **53. العقل وفهم القرآن**، المحاسبي، الحارث بن أسد، تح: حسين القوتلي، دار الكندى، دار الفكر، بيروت، ط٢، ١٣٩٨هـ.
- 23. غاية الأماني في تفسير الكلام الرباني، الكوراني، أحمد بن إسماعيل بن عثمان، من أول سورة النجم إلى آخر سورة الناس، دراسة وتحقيق: محمد مصطفي كوكصو، رسالة دكتوراه جامعة صاقريا كلية العلوم الاجتماعية تركيا، 187۸ هـ.
- **٤٧**. **غرائب القرآن ورغائب الفرقان**، النيسابوري، الحسن بن محمد، تح: زكريا عميرات، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٦هـ.
- **٤٨.** غريب الحديث، ابن الجوزي أبو الفرج عبد الرحمن بن علي، تح: عبد المعطى أمين القلعجي، دار الكتب العلمية بيروت لبنان، ط١، ٥٠٥ هـ.



- **29.** غريب الحديث، الخطابي، أبو سليمان حَمْد بن محمد بن الخطاب البستي، تح: عبد الكريم إبراهيم الغرباوي، دار الفكر، ٢٠٢هـ.
- • . الفروق اللغوية، العسكري، أبو هلال الحسن بن عبد الله، تح: محمد إبراهيم سليم، دار العلم والثقافة للنشر والتوزيع، القاهرة، د.ت.
- افصول في أصول التفسير، د. مساعد الطيار، دار ابن الجوزي، المملكة العربية
   السعودية، ط٢، ٢٣، ١٤٢٣هـ.
- **٥٢. فضائل القرآن،** المستغفري، أبو العباس جعفر بن محمد، تح: أحمد بن فارس السلوم، دار ابن حزم، ط١، ٢٠٠٨ م
- **٥٣**. فضائل القرآن، أبو عُبيد القاسم بن سلاّم، تح: مروان العطية وآخرين، دار ابن كثير دمشق، ط١، ١٤١٥ هـ.
- **30. الفوز الكبير في أصول التفسير**، الدهلوي، أحمد بن عبد الرحيم، عَرَّبَه من الفارسية: سلمان الحسيني النَّدوي، دار الصحوة القاهرة، ط٢، ١٤٠٧ هـ.
- ••. كتاب الاعتقاد، الراغب الأصفهاني، أبو القاسم الحسين بن محمد بن المفضل، تح: أختر جمال محمد لقمان، رسالة ماجستير بكلية الشريعة جامعة أم القرى بمكة المكرمة، سنة ١٤٠٢هـ بإشراف أ.د: محيي الدين الصافى.
- **٥٦.** كتاب تفسير القرآن، ابن المنذر النيسابوري، أبو بكر محمد بن إبراهيم، تح: سعد بن محمد السعد، دار المآثر المدينة النبوية، ط١، ١٤٢٣ هـ.
- الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل،
   الزمخشري، أبو القاسم محمود بن عمر بن أحمد، دار الكتاب العربي بير وت، ط٣، ١٤٠٧ هـ.





- اللباب في علل البناء والإعراب، أبو البقاء العكبري، عبد الله بن الحسين، تح:
   د. عبد الإله النبهان، دار الفكر دمشق، ط١، ١٤١٦هـ.
- **٩٥. لطائف الإشارات**، القشيري، عبد الكريم بن هوازن، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط: الثالثة، بدون.
- . ٦٠. المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، ضياء الدين بن الأثير، تح: محمد محي الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية للطباعة والنشر، بيروت، ١٤٢٠ هـ.
  - **٦١**. مجالس القرآن، فريد الأنصاري، دار السلام، القاهرة، ط٣، ١٤٣٤هـ.
- **٦٢.** مجموع الفتاوى، بن تيمية الحراني، أحمد بن عبد الحليم، تح: عبد الرحمن بن قاسم، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، ١٦١ه.
- 77. المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ابن عطية الأندلسي عبد الحق بن غالب، تح: عبد السلام عبد الشافي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤٢٢هـ.
- **٦٤. المحكم والمحيط الأعظم**، ابن سيده المرسي، أبو الحسن علي بن إسماعيل، تح: عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية بيروت، ط١، ١٤٢١هـ.
- 70. مختصر قيام الليل، المروزي، أبو عبد الله محمد بن نصر، اختصره: العلامة أحمد بن علي المقريزي، حديث أكادمي، فيصل اباد باكستان، ط١، العمد بن علي المقريزي، حديث أكادمي، فيصل اباد باكستان، ط١،
- 77. مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر، تح: محمد المعتصم بالله البغدادي، دار الكتاب العربي بيروت، ط٣، ١٤١٦ هـ.



- 77. مرعاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، المباركفوري، أبو الحسن عبيد الله بن محمد، إدارة البحوث العلمية والدعوة والإفتاء، الجامعة السلفية، بنارس الهند، ط٣، ١٤٠٤ هـ.
- 77. مسند الإمام أحمد بن حنبل، ابن حنبل الشيباني، أبو عبد الله أحمد بن محمد، تح: شعيب الأرنؤوط وآخرين، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، ١٤٢١هـ.
- 79. المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، مسلم بن الحجاج، أبو الحسن القشيري النيسابوري، تح: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان.
- ٧٠. معاني القرآن، أبو جعفر النحاس، تح: محمد علي الصابوني، جامعة أم القرى، مكة المكرمة، ط١، ٩٠٩هـ.
- ٧١. مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، ابن قيم الجوزية، محمد بن
   أبي بكر بن أيوب، دار الكتب العلمية بيروت، د.ت.
- ٧٢. المفردات في غريب القرآن، الراغب الأصفهاني، الحسين بن محمد، تح: صفوان عدنان، دار القلم بيروت، ١٤١٢هـ.
- ٧٣. مفهوم التدبر تحرير وتأصيل، أوراق عمل الملتقى العلمي الأول لتدبر القرآن الكريم، نشر: مركز تدبر، الرياض، ١٤٣٠هـ.
- ٧٤. ملخص إبطال القياس والرأي والاستحسان والتقليد والتعليل لابن حزم،
   تلخيص الذهبي، تح: سعيد الأفغاني، دار الفكر، بيروت، ١٣٨٩ هـ.
- ٧٥. مناهل العرفان في علوم القرآن، الزُّرْقاني، محمد عبد العظيم، مطبعة عيسى
   البابي الحلبي وشركاه، القاهرة، د.ت.
- الموافقات في أصول الشريعة، الشاطبي، إبراهيم بن موسى، دار ابن عفان،
   الطبعة الأولى ١٤١٧هـ.





- ٧٧. نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، البقاعي، إبراهيم بن عمر، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة، ط٢، ١٤١٣هـ.
  - ٧٨. نقد الخطاب الديني، نصر أبو زيد، مكتبة مدبولي، القاهرة، ١٩٩٥م.
- ٧٩. النكت في معاني القرآن الكريم وإعرابه، المُجَاشِعِي، علي بن فَضَّال بن علي بن غالب، تح: عبد الله عبد القادر الطويل، دار الكتب العلمية بيروت، ط١، ١٤٢٨ هـ.
- . ٨٠. النكت والعيون، الماوردي، أبو الحسن علي بن محمد بن حبيب البصري، تح: السيد عبد المقصود، دار الكتب العلمية، بيروت.

.....







## المحتوى

| <b>YV</b> | مستخلص البحث                                   |
|-----------|------------------------------------------------|
| 79        | المقدمة                                        |
| ٣١        | أسباب اختيار البحث                             |
| ٣١        | هدف البحث                                      |
| ٣٢        | خطة البحث                                      |
| ٣٢        | منهج البحث                                     |
| ٣٣        | المبحث الأول: التدبر: مفهومه، ومبادئه          |
| ٣٣        | تعريف التدبُّر                                 |
| ٣٤        | الفرق بين التدبر والتفكر والتذكر والتفسير والا |
| ٤٠        | الحاجة إلى التدبر                              |
| ٤٢        | المأمورون بالتدبر                              |
| ٤٥        | شروط التدبر                                    |
| ٤٨        | أنواع التدبرأنواع التدبر                       |
|           | فوائد التدبرفوائد التدبر                       |
| ٥٢        | مفاتيح التدبر                                  |
|           | موانع التدبرموانع التدبر                       |
| الكريم    | المبحث الثاني: أساليب منهجية في تدبر القرآن    |
| ٦٤        |                                                |

# نَحْوَمِنْهُجِيَّةٍ لتَلَبُّرِ ٱلقُرآنِ ٱلكَرِيم





| ገለ        | ثانيًا– المقارنة                                       |
|-----------|--------------------------------------------------------|
| ٧٢        | ثالثًا- المقابلة                                       |
| ٧٣        | رابعًا- التركيب                                        |
| ٧٥        | خامسًا- ملاحظة مواقع الأسماء الحسني ومناسباتها         |
| ٧٦        | سادسًا- ملاحظة الترتيب                                 |
| ٧٨        | سابعًا- ملاحظة التقسيم                                 |
| ۸٠        | ثامنًا- ملاحظة مفهوم العبارة                           |
| ۸۳        | تاسعًا- ملاحظة العلاقة بين العمل وجزائه                |
| Λξ        | عاشرًا- ملاحظة شروط الوعد وأسباب الوعيد                |
| ۸٦        | الحادي عشر– ملاحظة فروق التعبير                        |
| ۸۸        | الثاني عشر – ملاحظة الإشارة                            |
| ٩٠        | الثالث عشر - تنزيل الآيات على الواقع                   |
| قضاء وقدر | الرابع عشر- التماس الحكمة الإلهية في كل أمر ونهي و     |
| 1         | الخامس عشر – التساؤل                                   |
| اءبها     | السادس عشر- ملاحظة أساليب القرآن التربوية والاقتد      |
| ١٠٧       | السابع عشر - التماس فرائد القرآن                       |
| 1 • 9     | المبحث الثالث: أخطاء منهجية في عملية التدبر            |
| 1 • 9     | أولًا: الاكتفاء بالتفكر عن التعلم إعجابا بالعقل        |
| 11.       | ثانيا: الاكتفاء بالتعلم عن التفكر وقوفا عند حدِّ النقل |
| 117       | ثالثا: التفلُّت من قواعد اللغة ودلالتها:               |
|           |                                                        |

# د.أُسَامَةُ بِنُ عَبْدِ ٱلرَّحْمِن ٱلرَاكِيُّ





| بعًا: الانشغال بالدقائق اللفظية عن المعاني الكلية           | راب |
|-------------------------------------------------------------|-----|
| امسًا: العجلة في اعتماد المعاني قبل استفراغ الوسع في التدبر | خ   |
| خاتمة                                                       | ال  |
| ئج البحث                                                    | نتا |
| وصيات                                                       | الت |
| مصادر والمراجعه                                             | الد |
| محتوى                                                       |     |



