

#### مِجَلَّهُ دَوْرَيَهُ عِلْمَيَّهُ مُحَاكِمَة مَثْنَىٰ بِتَحَكِيمِ وَلَشِّرِ لِبِحُوثِ وَالدّراسَاتِ المتّصلةِ بَجَالات دَيَّرالْمُزَّنِ الكَرِيمِ • وَنَصَّدُرَمَزَنَّ بِي لِهَسَنَةِ العَدَدُلُونِ عِنْمِينَةُ مُحَاكِمَةُ مُشَنَّى المَّلَيْنَةُ السَّادِينَةُ . مُحْتَمِ ٢٠٢١هـ / أَعْشُطْسُ ٢٠٠١م

# ﴿ وَيَ ﴿ كِتَبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكِ لِيَدَّتَرُواْءَ ايْنَدِهِ ، وَلِيَ مَذَكَّرَ أُوْلُواْ ٱلْأَلْبَبِ ﴾ [ص: ١٦٩ ١٩]



# موَهنوُعَاكَتُ (لعُرُو:

- ﴿ لَٰهِمَا يَا تَالُثُرَآيَةِ فِي قَوْلِهِ مَمَا لَى: (وَلَهُ الْأَرْجَمَاءُ الْجُنِيَعُ فَادْجُوهُ بِهَا) د. تُحَدِّعًا جَمِيا إِلَمْلَا ي د. يُولِيف مجد تبدد العَرَاحِي
  - الْغَفُوظَاتُ الْوَارِدَةُ فِي سُورَةَ الْحِبْحِ
     د. خَامِدِيْنَ عَنْدُنَا الْانشاري
- - مُلابِسَات النَّرُول وَائْرَهَا فِالنَّوْجِيهِ البَالِاغِ لِآياتِ الثَّرَانَ
     (سُورَة الجُمُعُة أَنْدُوذَجًا)

د مُحَكَّرُ رَعَيْدُ الْعَرِيدُ إِن عُسَرَفَصِيفُ

- ن رَفِعَ الوَهْرِ وَتَشِيْحِيجَ الفَهْرِ إِلِفِنْلُ حَيِبِ، وَتَصَارِيفِهِ فِأَلْقُكُلُهُ د خَلُود مُخَلَّامِن مَجْدُوالِخَارِي
- تَقِيرُمُنْ دِسَالَة عِلْمِيَة مِنْمُوان : (اسْتِمَا لُأَلْصُّودِ فِي تَفْسِيرِ الْقُلْلِ الْكَبِيمِ ) تَشِيلُ وَفَقِيرُ للبُناجِثِ ، د . عَبِداللهُ مِنْ عُمَرُ زَاحِهُمُ اللهُمُرَ
  - تَقْرِرُعَنْ مَثْمَرُوع عِلْمِينَ مِثْنُوان :
     مُؤْمِسَةُ النَّبَا العظامر بمكَّةً المكلَّعة الكَلَّعة
  - ﴿ لَقَرِيرُ عَنْ مُؤْمِّرُ عِلْمِي الْمِنْوَانَ : مُشكِكُ القُرْآنِ وَلَكَدِيثِ فِي الثَّرَاثِ وَالدَّرَاسَاتِ الْمُأْمِيرَةُ





مُلابِسَاتَ النَّزُولُ وَأَثَرَهَا فِي التَّوْجِيهِ الْبَلَاغِي لِآيَاتِ الْقُرْآنِ مُلابِسَاتَ النَّرُودِ الْمُعُنَّةُ أَنْمُوذِ جًا سُورَةُ الجُمُعُنَةُ أَنْمُوذِ جًا

# د. مُحَكَنْ بْزِعْبُدالْعِزِيْتْ زَبْنِ عُمَرَنْصِيْبِف

الأستاذ المشارك بكلية اللغة العربية بالجامعة الأسلامية بالمدينة المنورة

قدم للنشر في: ١٤٤٧/٧/١١ قبل للنشر في: ١٤٤٢/٨/١٧ نــشـر فـــي: ١٤٤٣/١/١

- ♦ حصل على درجة الماجستير من كلية اللغة العربية بجامعة أم القرئ بمكة المكرمة بأطروحة: «علم المعاني في تفسير روح البيان للبروسوي»
  - ♦ كلية اللغة العربية بالجامعة الإسلامية بالمدينة في قسم البلاغة والأدب.
- ♦ وحصل على درجة الدكتوراه من كلية اللغة العربية بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة قسم
   البلاغة والأدب، بأطروحة: «شرح الجوهر المكنون لعبد الرحمن الأخضري دراسة وتحقيقًا»

#### بعض النتاج العلمى:

- ١/ توظيف الدلالات الأصلية لاستخراج النكات البلاغية عند النورسي في تفسيره -النكرة والمعرفة أنمو ذجًا-.
- ٢/ تعقبات الألوسي على توجيهات الرازي للمتشابه اللفظي في آيات الأمر بدخول القرية -عرض ومناقشة -.
  - ٣/ علاقة مائة المعاني لابن الشحنة بتلخيص المفتاح للقزويني- دراسة في تأريخ البلاغة.
    - ٤/ توظيف العلامة ابن عاشور لمصطلحات القافية في دراسة الفاصلة القرآنية.
      - ٥/ المنهجية في علوم العربية.
        - ٧/ بطاقات التعريف لسور المصحف الشريف -في علوم القرآن-.





# مُشِيّعُ أَصُ البَحْثُ ﴾

يركز هذا البحث على ملابسات النزول التي تكتنف الآيات والسور القرآنية سعيًا إلى إبراز أثر معرفة تلك الملابسات في التوجيه البلاغي لآيات القرآن الكريم، وقد اختار الباحث سورة الجمعة أنموذجا للتطبيق لاعتبارات من أهمها تنوع ملابسات هذه السورة، وقد خرج بنكات متعددة لم يشر إليها السابقون مع إفادته مما كتبوه في إظهار بلاغة السورة الكريمة، كما خرج البحث بنتائج وتوصياتٍ لعلها تساعد على تطوير البحث البلاغي القرآني، والله الموفق.

#### الكلمات المفتاحية:

ملابسات - سورة الجمعة - التوجيه البلاغي - أسباب النزول -





## The General Context of Revelation and Its Effect on the Rhetorical Analysis of the Quranic Verses

-The Sura of Al-Jum'ah as a Case Study-

**Dr. Muhammad bin Abdulaziz bin Omar Naseef**Associate Professor at the Islamic University of Madinah

#### **Abstract**

This research focused on the general context of revelation for the verses and Suras of the Quran in an effort to highlight the effect of finding out about this context on the rhetorical analysis of the Quranic verses. The researcher chose the Sura of Al-Jum'ah as a case study for several considerations, the most important of which is its highly diverse context. He also came up with numerous nuanced points that previous scholars did not mention, although he depended on their works to demonstrate the rhetoric aspects of the Noble Sura. The research reached a number of findings and made several recommendations for improving the Quranic rhetorical research.

*Keywords:* Context, Sura, Al-Jum'ah, Rhetorical, Analysis, Reasons, Revelation,





# بسُــِ السَّلَالِجَ الْحَبِيدِ مِنْ

# المفكِّدُمَة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام علىٰ نبينا الأمين، أما بعد:

فمن المعلوم أن البلاغة ترجع إلى مطابقة الكلام لمقتضى الحال، ولذلك كان من المهم لمن أراد أن يتذوق بلاغة الكلام أن يعرف الحال التي قيل فيها ذلك الكلام، وهذه المعرفة بدورها تُعين على كشف أسرار الكلام وإدراك بلاغته، ومِن هنا كان مِن أهم المهمات للمعتني بدراسة بلاغة القرآن أن يعرف الملابسات التي احتفت بنزول السورة أو الآيات، وهل نزلت بمكة أو بالمدينة؟ وفي أي مراحل العهد المكي أو المدني نزلت؟ وكيف كان حال الصحابة وقت نزولها؟ إلى غير ذلك مما يعطي الباحث في بلاغة القرآن تصوُّرًا دقيقًا للحال التي نزلت فيها الآيات، وإن كثيرًا من الآيات القرآنية لا تظهر بلاغتُها على الوجه الأكمل إلا بمعرفة هذه الملابسات بدقَّة، ومِن هنا كان هذا البحث ساعيًا إلى إظهار أهمية العناية بمسألة ملابسات النزول مع إثبات ذلك عمليًا عن طريق التطبيق على سورة كاملة من القرآن الكريم، وقد دفعني إلى كتابة هذا البحث أمور، منها:

١/ قلةُ مَن اعتنيٰ بهذا الأمر من البلاغيِّين.

٢/ كثرةُ الخطأ في هذا الباب ممن تعرض له بسبب الاعتماد على أدلة غير قوية في معرفة هذه الملابسات<sup>(١)</sup>.

 <sup>(</sup>١) فبعض هذه الكتب يعتمد على الذوق في المقام الأول لمعرفة وقت النزول، بل قد تؤدُّ الروايات
 الصحيحة من أجل هذا الذوق، ومنهم من يعتمد على روايات فيها ضعف في السند أو نكارة في =

### مُلابِسَاتِ النَّرُولُ وَأَثَرَهَا فِي التَّوْجِيهِ البَلاَغِي لِآيَاتِ الفُرْآنِ



٣/ الفائدة العظيمة التي تتهيأ لدارس بلاغة القرآن إذا تنبَّه إلىٰ هذا الجانب الذي لم يُعط حقَّه مِن النظر، وهذا ما يسعىٰ البحثُ إلىٰ إظهاره.

وقد جاء البحث في تمهيد ومبحثين وخاتمة؛ ففي التمهيد بيَّنتُ المرادَ بملابِسات النزول كما بيَّنت أهميتها لدارس البلاغة القرآنية، كما بيَّنت سبب اختياري للتطبيق على سورة الجمعة دون غيرها، وأشرت إلى الدراسات السابقة، وفي المبحث الأول تحدثت عن ملابسات نزول سورة الجمعة، ثم كان المبحث الثاني في الأسرار البلاغية لسورة الجمعة في ضوء ملابسات نزولها، وقد قسمتُ هذا المبحث إلى أربعة مطالب بِناءً على تقسيم السورة إلى مقاطع، ثم كانت الخاتمة في أهم النتائج مع بعض التوصيات، والله أعلم.

وصليٰ عليٰ نبينا وآله وصحبه وسلم



المتن، وانظر في هذا الموضوع ومعرفة الخطوات العلمية الصحيحة للوصول إلى ملابسات النزول كتاب: «علم تأريخ نزول آيات القرآن وسوره».



#### التمهيد

"ملابسات النزول" مصطلح لم يكن -في حدود اطلاعي- معروفًا بهذا الاسم عند السابقين، وإن كان معناه حاضرًا في أذهانهم كما يدل عليه قول علي بن أبي طالب هن: "سَلُونِي عَنْ كِتَابِ اللهِ؛ فَإِنَّهُ لَيْسَ مِنْ آيَةٍ إِلَّا وَقَدْ عَرَفْتُ علي بن أبي طالب في: "سَلُونِي عَنْ كِتَابِ اللهِ؛ فَإِنَّهُ لَيْسَ مِنْ آيَةٍ إِلَّا وَقَدْ عَرَفْتُ بِلَيْلِ نَزَلَتْ أَمْ بِنَهَادٍ؟ فِي سَهْل أَمْ فِي جَبَل؟" (١)، وقول ابن مسعود في: "وَاللهِ بِلَيْل نَزَلَتْ أَمْ بِنَهَادٍ؟ فِي سَهْل أَمْ فِي جَبَل؟" (١)، وقول ابن مسعود في: "وَاللهِ اللهِ إِلّا أَنَا أَعْلَمُ أَنْزِلَتْ وَلَا أَنْ أَعْلَمُ أَنْزِلَتْ وَلَا أَنْ أَعْلَمُ مِنْ يَتَابِ اللهِ إِلّا أَنَا أَعْلَمُ مِنْ يِكِتَابِ اللهِ إِلّا أَنَا أَعْلَمُ مِنْ يِكِتَابِ اللهِ إِلّا أَنْ أَعْلَمُ مِنْ يَكِتَابِ اللهِ إِلّا أَنْ أَعْلَمُ مِنْ يَكِتَابِ اللهِ إِلّا أَنْ أَعْلَمُ أَعْلَمُ فِيمَ أُنْزِلَتْ؟ وَلَوْ أَعْلَمُ أَحَدًا أَعْلَمَ مِنِي بِكِتَابِ اللهِ أَلُولُ لَرَكِبْتُ إِلَيْهُ الْإِبلُ لَرَكِبْتُ إِلَى اللهِ إِلّا أَنْ أَعْلَمُ أَعْلَمُ أَعْلَمُ أَحَدًا أَعْلَمُ مِنِي بِكِتَابِ اللهِ اللهِ أَلْ لَرَكِبْتُ إِلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ إِلَى اللهِ إِلَى اللهِ إِلَى اللهِ إِلَى اللهِ إِلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

وقد ظهر هذا المصطلح في عصرنا عند عدد من الباحثين، لكنه جاء في عَرض الكلام، ولم أجد من عرَّفه (٣)، لكنني مع ذلك وجدتني مضطرًّا إلى استخدامه في بحثي لدقَّة تعبيره عن مرادي، مع كونه شاملًا يَعُمُّ أسبابَ النزول وزمانه ومكانه وغير ذلك مما سيتضح قريبًا عن طريق تعريف «ملابسات النزول» لغة واصطلاحًا.

ٱلْعَدَدُ لِلْهَادِي عَبِشْ - ٱلسَّنَة السَّادِسَة

<sup>(</sup>١) رواه ابن سعد في الطبقات: (٢/٢٥٧)، وإسناده صحيح، انظر: المقدمات الأساسية في علوم القرآن: (٣١٦).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٥٠٠٢)، ومسلم (١١٥) - (٢٤٦٣) بنحوه.

<sup>(</sup>٣) انظر على سبيل المثال: مفاتيح التعامل مع القرآن: (١٤١)، التحرير في أصول التفسير: (٣٠١).

# مُلابِسَات النَّزُول وَأَرْهَا فِي التَّوْجِيهِ البَلَاغِي لِإِيَّاتِ الْقُرْآنِ





الملابِسات: جمع ملابِسة، وهي مشتق مِن (لابَس الأمر): خالطه (١)، أما النزول فهو في اللغة مصدر (نزَل): انحط من علو (٢).

## ملابسات النزول» اصطلاحًا: 🔷

المراد بالنزول هنا في سياق الدراسات القرآنية هو نزولُ القرآن الكريم من رب العالمين على قلب سيد المرسلين بواسطة جبريل الأمين -عليهما أفضل صلاة وأتم تسليم-؛ ف: (ال) فيه للعهد العلمي.

وعليه يمكن أن يقال في تعريف «مُلابِسات النزول»: هو ما لابَس نزولَ السورة أو نزول بعضها من أمور، فالتقييد بـ: «أو بعضها» إخراجٌ لسور كثيرة لم تنزل دفعة واحدة؛ فيكون لبعضها ملابِسات تختلف عن ملابسات بعضها الآخر، والقيد: «من أمور» يشمل زمان النزول الدقيق كتحديد يوم النزول أو ساعته، كما يشمل المكان الذي نزلت فيه السورة؛ كأن يكون قد نزل في المسجد أو في الغار، كما يشمل الأحكام الفقهية التي شُرِعَتْ قريبًا من وقت النزول وإن لم تكن سببًا له، إلى غير ذلك مما سيظهر -بإذن الله- في هذا البحث.

إنَّ معرفة «ملابِسات النزول» مهمَّةٌ للغاية لدارس البلاغة القرآنية؛ لأن البلاغة حكما مرَّ - ترجع إلى مطابقة الكلام لمقتضى الحال؛ فلابد لمن أراد أن يدرك بلاغة الكلام أو مطابقته لمقتضى الحال أن يحيط علمًا بالحال التي قيل فيها الكلام (٣)، لذا كان من الضروري لدارس البلاغة القرآنية أن يعرف كل ما يُجَلِّي الحالَ التي

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط (ل ب س)، تاج العروس(ل ب س).

<sup>(</sup>٢) تاج العروس (ن ز ل).

<sup>(</sup>٣) والحال في القرآن هو ما أطلقتُ عليه في هذا البحث «ملابِسات النزول».



نزلت فيها الآية أو السورة، ثم يوظف تلك المعرفة لاستخراج النكات البلاغية فيما يريد دراسته، وقد سَعيتُ لجعل البحث تطبيقًا على سورة كاملة من القرآن لإثبات أهمية معرفة الملابسات من جهة، ولإظهار غزارة المعاني القرآنية المبنية على معرفة هذه الملابسات من الجهة الأخرى، وقد كان اختياري لسورة الجمعة لما يلى:

١/ ترجيح نزولها دفعة واحدة -كما سيأتي-، مما يجعل تحديد ملابسات نزولها أوثق من السور التي نزلت آياتُها متفرقة.

٢/ ارتباط آخرها بحدَث مهم ينعكس على فهم السورة كلها كما سيظهر في ثنايا البحث.

٣/ كثرة ملابسات نزولها مما يثري البحث.

والله -تعالى - أسأل أن يعينني في الوصول إلى ما سعيتُ إليه، وألا يكلني إلى نفسي طرفة عين.

## ♦ الدراسات السابقة:

لا شك أن الدراسات السابقة ذات الصلة بسورة الجمعة كثيرة ما بين أبحاثٍ قرآنية أو دراسات بلاغية، فضلًا عن التفاسير الكثيرة المَعنية بالبلاغة، لذلك آثرت الاكتفاء بالإشارة إلى ما يتصل بحثي بشكل مباشر مما خصص سورة الجمعة بالدراسة من جهة بلاغية أو سياقية، أو عُنِيَ – ولو جزئيًّا – بـ «ملابسات النزول» من ناحية بلاغية، وقد وجدتُ في ذلك دراستين (١):

ٱلعَدَدُلِكَادِيعَ شِرِ-ٱلسَّنَةِ السَّادِسَة

<sup>(</sup>١) اكتفيت بهما لتقاطعها الظاهر مع بحثي، وإلا فالدراسات البلاغية عن السورة كثيرة، لكنَّ استقصاءها يطيل البحث دون فائدة.

# مُلابِسَاتِ النَّرُولِ وَأَثْرَهَا فِي التَّوْجِيهِ البَلَاغِي لِإِيَّاتِ الفُّرَانِ



1/ «وحدة النَّسق في سورة الجمعة»، إعداد الباحثين: د. محمد أحمد الجمل، ود. محمد رضا الحوري، الأستاذين المساعدين بكلية الشريعة في جامعة اليرموك، وهي دراسة منشورة عُنيت ببيان وحدة موضوع سورة الجمعة بالنظر إلى مقاطعها، ولم ترد فيها الإشارة إلى «ملابسات النزول»، وإنما وردت إشارة قصيرة إلى (تأريخ السورة) جاوزت الصفحة الواحدة بعدة أسطر، ولم يتم توظيفها بعد ذلك في شيء من البحث، والله أعلم.

٢/ «غرائب الإعجاز والنكات في مقامات أسباب النزول»، تأليف الدكتور: محمد إبراهيم شادي، وهو كتاب مطبوع تكلم بلاغيًّا عن الآيات التي صح فيها سبب نزول، وكان مما تعرض له آيات سورة الجمعة فحلَّلها في ضوء سبب النزول، لكن بحثه يختلف عن بحثى من عدة جهات:

- ١- اقتصر تحليله علىٰ آخر ثلاث آيات في السورة، بينما شمل هذا البحث تحليل السورة كاملة.
- ٢- اقتصرت دراسته على سبب النزول الصحيح المتعلق بالسورة، ولم يفد من «ملابسات النزول» مع صحتها وتعددها كما سيتبين في هذا البحث بإذن الله-.
- ٣- كان تحليله موجزًا (١)، لم يقف مع كل كلمات الآيات التي تناولها، بينما
   حاولتُ الوقوفَ قدرَ الاستطاعة مع كل كلمة في السورة مع السعي إلىٰ
   ربطها بمقامات النزول.

وبهذا يتضح الفرق بين هذا البحث والدراسات السابقة، وبالله التوفيق، هو حسبي ونعم الوكيل.

<sup>(</sup>١) في صفحات قليلة، انظر: غرائب الإعجاز والنكات في مقامات أسباب النزول: (٤٣٦ - ٤٣٥).



### المبحث الأول:

#### ملابسات نزول سورة الجمعة

لابَس نزولَ هذه السورة عدةُ أمور؛ أُلخِّصُها في أربع نقاط:

# ﴿ أُولًا: مدنية السورة:

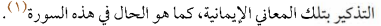
هذه السورة مدنية، بل حُكي الاتفاق علىٰ ذلك، وحُكِم علىٰ من قال بمكّيّتها بالخطأ (١)، وللسور المدنية عمومًا حال خاصة، وهي حال إقامة الدولة الإسلامية، والمحلّفون بهذه المهمة العظيمة ويقودُهم سيدُ ولد آدم ﴿ هم الصحابةُ الكرام الذين تربّىٰ كثيرٌ منهم علىٰ القرآن في العهد المكّي (٢) بما تحملُه الآياتُ المكية من ترسيخ العقيدة، وذِكر الأصول الكلية لهذا الدّين العظيم، فحالُهم بما فيها من قوة إيمان، وتصورٍ لأصول هذا الدين، واستعدادٍ لإقامة دين الله في الأرض تقتضي إنزالَ الأحكام الشرعية التفصيلية مع عدم غياب الخطاب الإيماني عنهم؛ خاصةً إنزالَ الأحكام من بعضهم ورضوان الله عليهم أجمعين ما يحتاجون معه إلىٰ شيءٍ من

<sup>(</sup>١) انظر: المكي والمدني من السور والآيات من أول سورة الكهف إلى آخر سورة الناس، للدكتور: محمد بن عبد العزيز الفالح: (٤٠٤-٤٠٦).

<sup>(</sup>٢) يدخل في هذا الأنصار، فقد جاءهم مصعب وابن أم مكتوم وكانا يُقرآنهما القرآن، كما ثبت في «صحيح البخاري» (٣٩٥٢)، (٤٩٤١)، وقال البراء بن عازب الله في نهاية ذكره للقصة: «فَمَا جَاءَ [أي: رسول الله هي] حَتَّىٰ قَرَأْتُ: ﴿سَبَتِحُ الشَرَيْكَ ٱلْأَكَىٰ ﴾ [الأعلىٰ: ١] فِي سُورٍ مِثْلِهَا»، وفي لفظ: «فَمَا قَدِمَ حَتَّىٰ قَرَأْتُ: ﴿سَيَجَ الشَرَيْكَ ٱلْأَكَىٰ ﴾ [الأعلىٰ: ١] فِي سُور مِنَ الْمُفَصَّل».

# مُلابِسَاتِ النُّرُولُ وَأَثْرَهَا فِي التَّوْجِيهِ البَلَاغِي لِآيَاتِ الْعُرَانِ







إن أقوىٰ ما يمكن أن يساعد على تحديد تأريخ دقيق لنزول هذه السورة هو ما جاء في «الصحيحين» -وهذا لفظ البخاري - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ هِ، قَالَ: كُنّا جُلُوسًا عِنْدَ النّبِيِّ فَي فَأُنْزِلَتْ عَلَيْهِ سُورَةُ الْجُمْعَةِ: ﴿وَءَاخَرِينَ مِنْهُمُ لَمَّا يَلَحَقُواْ بِهِمْ ﴾، قَالَ: عَلَيْهِ سُورَةُ الْجُمْعَةِ: ﴿وَءَاخِينَ مِنْهُمُ لَمَّا يَلَحَقُواْ بِهِمْ ﴾، قَالَ: قُلْتُ: مَنْ هُمْ يَا رَسُولَ اللهِ؟ فَلَمْ يُرَاجِعْهُ حَتَّىٰ سَأَلَ ثَلاثًا، وَفِينَا سَلْمَانُ الْفَارِسِيُّ وَضَعَ رَسُولُ اللهِ فَي يَدَهُ عَلَىٰ سَلْمَانَ ثُمَّ قَالَ: «لَوْ كَانَ الإِيمَانُ عِنْدَ الثَّرِيَّ لَنَالَهُ وَضَعَ رَسُولُ اللهِ فَي يَدَهُ عَلَىٰ سَلْمَانَ ثُمَّ قَالَ: «لَوْ كَانَ الإِيمَانُ عِنْدَ الثَّرِيَّ لَنَالَهُ وَضَعَ رَسُولُ اللهِ فَي يَدَهُ عَلَىٰ سَلْمَانَ ثُمَّ قَالَ: «كُنَّا جُلُوسًا عِنْدَ النَّبِيِّ فَي الْ اللهِ عَلَىٰ سَلْمَانَ ثُمَّ قَالَ: «كُنَّا جُلُوسًا عِنْدَ النَّبِيِّ فَي اللهُ اللهِ عَلَىٰ سَلْمَانَ ثُمَّ قَالَ: «كُنَّا جُلُوسًا عِنْدَ النَّبِيِّ فَي اللهُ اللهُ عَلَىٰ سَلْمَانَ ثُمَ عَلَىٰ مَلَامَانَ عَلَيْهِ سُورَةُ الْجُمُعَةِ» (٢).

ومِن أوسع مَن تكلم علىٰ تأريخ نزول السورة اعتمادًا علىٰ هذا الحديث -فيما وقفتُ عليه- ابنُ عاشور هِ، في مقدمة كلامه علىٰ سورة الجمعة، حيث قال: «... وَيَظْهَرُ أَنَّهَا نَزَلَتْ سَنَةَ سِتِّ (٣) وَهِيَ سَنَةُ خَيْبَرَ (٤)، فَظَاهِرُ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ -الَّذِي أَشَرْنَا إِلَيْهِ آنِفًا- أَنَّ هَذِهِ السُّورَةَ نَزَلَتْ بَعْدَ فَتْحِ خَيْبَرَ؛ لِأَنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ هُرَيْرَةً

<sup>(</sup>١) سيتضح هذا عند الحديث عن سبب نزول السورة.

<sup>(</sup>٢) البخاري (٤٨٧٩)، ومسلم (٢٣١) - (٢٥٤٦).

<sup>(</sup>٣) كون السورة نزلت بعد إسلام أبي هريرة يقتضي أنها نزلت بعد غزوة خيبر، ولا يلزم منه أنها نزلت في نفس العام، فقد تكون نزلت بعد ذلك، ولذلك فالقول أنها نزلت بين الحديبية -وقد كانت خيبر تالية لها- وتبوك أدقُّ، انظر: النظم الفني للقرآن: (٣١٤)، وهذا لا يؤثر في هذا البحث؛ إذ المهم أن الأحداث المذكورة نزلت قبل نزول السورة، والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) بين أهل السير خلافٌ في كون خيبر في السنة السادسة أو السابعة، وهو خلاف مرده في الحقيقة إلى اصطلاح عد السنوات الهجرية، انظر تحرير ذلك في: السيرة النبوية الصحيحة، لأكرم العمري: (٣٦٤).



أَسْلَمَ يَوْمَ خَيْبَر (١). وَظَاهِرُهُ أَنَّهَا نَزَلَتْ دَفْعَةً وَاحِدَةً، فَتَكُونُ قَضِيَّةُ وُرُودِ الْعِيرِ مِنَ الشَّام هِيَ سَبَبَ نُزُولِ السُّورَةِ، وَسَيَأْتِي ذِكْرُ ذَلِكَ.

وَكَانَ فَرْضُ صَلَاةِ الْجُمُّعَةِ مُتَقَدِّمًا عَلَىٰ وَقَت نزُول هَذِه السُّورَةِ، فَإِن النبي فَوَضَهَا فِي خُطْبَةٍ خَطَبَ بِهَا لِلنَّاسِ، وَصَلَّاهَا فِي أُوَّلِ يَوْمٍ جُمُّعَةٍ بَعْدَ يَوْمِ اللهِجْرَةِ فَي دَارٍ لِبَنِي سَالِمٍ بْنِ عَوْفٍ، وَثَبَتَ أَنَّ أَهْلَ الْمَدِينَةِ صَلَّوْهَا قَبْلَ قُدُومِ رَسُول الله فَي دَارٍ لِبَنِي سَالِمِ بْنِ عَوْفٍ، وَثَبَتَ أَنَّ أَهْلَ الْمَدِينَةِ صَلَّوْهَا قَبْلَ قُدُومِ رَسُول الله فَي الْمَدِينَةَ كَمَا سَيَأْتِي. فَكَانَ فَرْضُهَا ثَابِتًا بِالسُّنَّةِ قَوْلًا وَفِعْلًا، وَمَا ذُكِرَ فِي هَذِهِ السُّورَةِ السُّورَةِ مَنْ قَوْلِهِ: ﴿إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَاةِ مِن يَوْمِ لَلْجَمُّعَةِ فَالسَّعَوْ إِلَى ذِحَيْرِ اللهِ اللهُ اللهِ السُّورَةِ السُّورَةِ السُّورَةِ السُّورَةِ السُّورَةِ السُّورَةِ السُّورَةِ السُّورَة أَنْزِلَتْ التَّكُذِيرِ مِنَ الإنْصِرَافِ عِنْدَ الصَّلاةِ وَتَوْكِ الْبَيْعِ، وَالتَّحْذِيرِ مِنَ الإنْصِرَافِ عِنْدَ الصَّلاةِ اللهُ وَعَلَى اللهُ وَاحِدَةً غَيْرُ مُنَجِّمَةٍ السُّورَة أَبِي هُرَيْرَةَ يَقْتَضِي أَنَّ هَذِهِ السُّورَة أَنْزِلَتْ دَفَعَةً وَاحِدَةً غَيْرُ مُنَجِّمَةٍ " (1).

وبناءً علىٰ هذا تكون السورة كلها قد نزلت بعد خيبر <sup>(٣)</sup>، وعندما تُذكر خيبر

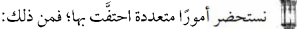
<sup>(</sup>۱) انظر في إسلامه وهجرته عامَ خيبر: الاستيعاب: (۲/ ٤٧٥)، أسد الغابة: (۲/ ۲۸)، الإصابة: (٤/ ٣١٦).

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير: (٢٨/ ٢٠٥)، وممن قال بنزولها دفعة واحدة محمد عزة دروزة في تفسيره المعتني كثيرًا بتأريخ نزول السور وملابساتها، انظر: التفسير الحديث: (٧/ ٣٣١)، وانظر خلافًا حول نزولها دفعة واحدة في: فتح الباري: (٨/ ٦٤٢)، والرد عليه في: عمدة القاري: (١٩/ ٣٣٥)، وقد سِرتُ علىٰ ظاهر الرواية معتمدًا كلام العيني، وابن عاشور، ودروزة مع كون قرائن السياق والنظم متناسبة معه، وعلىٰ القول الآخر بأنها لم تنزل دفعة واحدة وأن آخرها نازلٌ قبل أولها يظل التناسب بين آياتها ظاهرًا، ويكون نزول أولها المتأخر زمانيًّا متناسبًا مع ما ذكر في هذا البحث من ملابسات، وصالحًا للتذكير بالخطأ السابق زمانيًّا والذي نزل لأجله آخر السورة، والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) خلافًا لمن جعلها في وقت قوة اليهود في المدينة غافلًا عن تأريخ إسلام أبي هريرة، انظر: التفسير الحديث: (٧/ ٣٢٨، ٣٣١).

# مُلابِسَاتِ النُّرُولُ وَأَثْرَهَا فِي التَّوْجِيهِ البَلَاغِي لِآيَاتِ الْقُرَانِ





١ - ظهور غدر اليهود بجلاء قبل الغزوة، بل كان ذلك الغدر من أسبابها، كما أن محاولة قتل النبي هي بشاة مسمومة وقعت: «لما فتحت خيبر»(١).

٢- عظمة الانتصار في خيبر، وكثرة الغنائم، وسهولة الحصول عليها، بل قد ذُكر أنها من أكثر الغزوات غنائم (٢)، وصح عن ابن عمر ، قوله: «ما شبعنا حتى فُتحت خيبر» (٣)، وقول أم المؤمنين عائشة ، «لَمَّا فُتِحَتْ خَيبَرُ قُلْنَا: الآنَ نَشْبَعُ مِنَ التَّمْرِ» (٤).

٣- وقعت خيبر بعد الحديبية، أي: بعد الصلح والاستقرار للمسلمين، وهو
 صلح حوى في طيَّاته نِعمًا كبيرة على المسلمين.

٤- احتفَّت بالغزوة أحكام شرعية متعددة؛ فمن تلك الأحكام (٥):

تحريم ربا الفضل، وتحريم المُتعة، وتحريم الحُمر الأهلية، ولعل هذا يشعر أن الدين اقترب من الاكتمال، وزادت المِنَّة علىٰ المؤمنين به.

٥- قدوم مهاجري الحبشة إلى المدينة (٦)، وهذا الحدَث -بما فيه من اجتماع شَمْل المسلمين وزيادة قُوَّتِهِمْ في المدينة- يُعدُّ حدَثًا سعيدًا جدًّا، بل قد ورد أن

<sup>(</sup>١) البخاري (٣١٦٩)، (٧٧٧)، ومسلم (٤٥) (٢١٩٠)، وانظر: سيرة ابن هشام: (٣/ ٣٦٧).

<sup>(</sup>٢) تنظر: السيرة النبوية، لابن هشام: (٣/ ٣٨٠ –٣٨٣)، والسيرة النبوية الصحيحة، للدكتور أكرم العمرى: (١/ ٣١٨).

<sup>(</sup>٣) البخاري: (٤٢٤٣).

<sup>(</sup>٤) البخاري: (٤٢٤٢).

<sup>(</sup>٥) انظر: السيرة النبوية، لابن هشام: (٣/ ٦٠ -٦٦).

<sup>(</sup>٦) انظر: السيرة النبوية، لابن هشام: (٤/ ٥ فما بعدها).



النبي هي قال: «ما أدري أنا بقدوم جعفر أسر، أو بفتح خيبر؟»(١).

٦- إرسال الرسائل إلى الملوك (٢)، وهو مما يؤذن باستقرار دولة الإسلام وانتشار الدين وقوته.

٧- الوقع الكبير لخيبر على قلوب القبائل التي لم تكن أسلمت بعد (٣)، وكان خاتمة ذلك ما حدث بعد خيبر بسنتين تقريبًا من وفود القبائل على رسول الله (٤).

وبالجملة؛ فإن كلَّ ما تلا الحديبية -ومنه غزوة خيبر - حتى وفاة النبي ﴿ كَانَ مِصداقًا للآية الكريمة: ﴿ اَلْيُوْمَ أَكُمُ لُكُرُ الْإِسْلَامَ وَالْمَائِدة: ٣]. دِينَاً ﴾ [المائدة: ٣].

وقد كان لهذه الملابسات المتعددة أثره في نظم السورة والكلام عليها بلاغيًّا، وهو أهم ما يسعىٰ هذا البحث إلىٰ إظهاره.

### شالثًا، ترتیب نزول السورة بین السور:

مما يُستأنس به في تأريخ نزول السورة ما ورد أنها التاسعة بعد المائة في ترتيب نزول السور عند جابر بن زيد (٥) هـ، حيث نزلت بعد سورة التحريم وقبل سورة التغابن (٦)،

<sup>(</sup>١) انظر في تخريجه مطولًا والميل إلىٰ ثبوته: السلسلة الصحيحة (٢٦٥٧).

<sup>(</sup>٢) وهو حدث قريب زمانيًّا من خيبر وإن لم يكن مرتبطًا بها بشكل مباشر، انظر: الطبقات الكبرئ، لابن سعد: (١/ ١٩٨)، والسيرة النبوية، لابن هشام: (٢٦٢/٤).

<sup>(</sup>٣) تنظر: السيرة النبوية العطرة في الآيات القرآنية المسطرة: (٤٣٤).

<sup>(</sup>٤) انظر تفصيل الكلام في ذلك في: السيرة النبوية الصحيحة: (٢٠٥ فما بعدها).

<sup>(</sup>٥) جابر بن زيد الأزدي مولاهم البصري، تابعي شهير، انظر ترجمته في: الطبقات الكبرى: (٧/ ١٣٣ فما بعدها)، وفيه: «لَوْ نَزَلَ أَهْلُ النَّبَصْرَةِ عِنْدَ قَوْلِ جَابِر بْن زَيْدٍ لأَوْسَعَهُمْ عَمَّا فِي كِتَابِ اللهِ عِلْمًا».

<sup>(</sup>٦) انظر البيان في عد آي القرآن، للداني: (١٣٥ فما بعدها)، وهذه الرواية مما اختلف في ثبوتها مع =

# مُلاسِمات النُّوُل وَأَثْرَهَا فِي التَّوْجِيهِ البَلاَغِي لِآيَاتِ الْفُرَانِ



فهذا يؤيد ما سبق من ترجيح تأخر نزولها (١)؛ إذ لم ينزل بعدها حسب هذه الرواية الا سور قليلة جدًّا.

## رابعًا: سبب نزول السورة:

ثبت عن جَابِر بنِ عَبْدِ اللهِ قَالَ: «بَيْنَمَا نَحْنُ نُصَلِّي مَعَ النَّبِيِّ ﴿ إِذْ أَقْبَلَتْ عِيرٌ (٢) تَحْمِلُ طَعَامًا، فَالْتَفَتُوا إِلَيْهَا حَتَّىٰ مَا بَقِيَ مَعَ النَّبِيِّ ﴿ إِلَّا اثْنَا عَشَرَ رَجُلًا، فَنَزَلَتْ هَذِهِ الآيَّةُ: ﴿ وَإِذَا رَأُولَ بَعَكَرَةً أَوْلَهُوا أَنفَضُهُوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَآبِمَا ﴾ (٣)، مما يدل أن آخر السورة نزل الآيةُ: ﴿ وَإِذَا رَأُولْ بَعَكَرَةً أَوْلَهُوا أَنفَضُهُ وَ إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَآبِمَا ﴾ (٣)، مما يدل أن آخر السورة نزل لتصحيح خطأ صدر من الصحابة، مع ملاحظة طبيعة هذا الخطأ مِن كونه مِن أهل فضل وسابقة -رضوان الله عليهم أجمعين -، وكونه غير متعمَّد من جهة ثانية، كما أنهم لم يُعرفوا بمثله ولم يتكرر منهم (٤).

ومع أن السبب الوارد يتعلق بنزول آخر آيات السورة إلا أن ما سبق من نزولها

وجود مخالفات متعددة فيها لما هو أصح منها، وقد حسنها بشاهدها بعض الباحثين، انظر: المكي والمدني حدراسة تأصيلية نقدية من أول القرآن الكريم إلى نهاية سورة الإسراء للدكتور عبد الرزاق حسين أحمد: (١/ ٢٧٣)، ولهذا الخلاف في ثبوتها لم أعتمدها وإنما ذكرتها استئناسًا، هذا وقد وقع خلل واضطراب في عد السور وفق هذه الرواية في كتب التفسير التي اهتمت بترتيب نزول السور، لكن البحث وموضوعه لا يتسعان لبيان ما حدث عندهم من خلل.

<sup>(</sup>١) انظر ما سبق قريبًا في هذا البحث من الحديث عن تأريخ نزول السورة (ص: ٢٠٨ فما بعدها).

<sup>(</sup>٢) جاء أن الذي قدم بالتجارة دحية بن خليفة الكلبي، وقيل: إن ذلك قبل أن يُسلم، مما يقوي القول بأن آخر السورة نزل مبكرًا، لكن روايات كون ذلك قبل إسلامه لم تثبت، انظر في الإشارة إلى ضعفها: تفسير ابن كثير: (٧/ ٢٧٩)، وانظر إلى ما ورد في ذلك من مرويات في: الدر المنثور: (٨/ ١٦٥)، موسوعة التفسير بالمأثور: (١٦/ ٢٤٩ - ١٥٠).

<sup>(</sup>٣) البخاري: (٩٣٦)، ومسلم (٣٧) (٨٦٣).

<sup>(</sup>٤) أما ما روي من تكرار الحادثة فلم يثبت، انظر ما سيأتي في البحث (ص: ٢٥٢ هامش ٤).



دفعة واحدة بعد خيبر يعين على تأريخ تقريبي لنزول السورة كلها، مع ملاحظة أن «الغرض الأول من السورة التحريضُ على شهود الجمعة، والنهي عن الأشغال التي تشغل عن شهودها، وزجر فريق من المسلمين انصرفوا عن صلاة الجمعة حرصًا على الابتياع من عيرٍ وردت المدينة وقت حضورهم لصلاة الجمعة»(١)، والله أعلم.

**\* \* \*** 

<sup>(</sup>۱) التحرير والتنوير: (۲۸/ ۲۰٦)، ويلاحظ أن ابن عاشور هم عبّر بالزجر، والتعبير بالعتاب اللطيف أليق بنظم آيات السورة، خاصة آخر آية فيها، انظر ما سيأتي من التنبيه علىٰ ذلك: (۲۵۲هامش ۳، ۲۵۶هامش ۱).



# المبحث الثاني: 🔍

### الأسرار البلاغية لسورة الجمعة في ضوء ملابسات نزولها

بعد أن عرفنا مدنيَّة السورة، وتأخُّر نزولها في العهد المدني بعد غزوة خيبر، وأنها نزلت دفعة واحدة لسبب معيَّن -وهو ما وقع من الانفضاض إلى العير - فقد آنَ الأوان للشروع في المقصود مِن هذا البحث مِن التحليل البلاغي للآيات المبني علىٰ تلك الملابسات<sup>(۱)</sup>، وقد رأيتُ تقسيمَ التحليل البلاغي للسورة إلىٰ أربعة مطالب مبنية علىٰ الموضوعات الجزئية لآيات السورة الكريمة؛ لأن ذلك أدعىٰ لاستحضار المقام الخاص بكل موضوع، فكانت المطالب علىٰ النحو الآتي:

المطلب الأول: براعة الافتتاح.

المطلب الثاني: الامتنان ببعثة سيد الأنام على.

المطلب الثالث: التعريض باليهود.

المطلب الرابع: أحكام صلاة الجمعة، والتنبيه على ما وقع فيها.



<sup>(</sup>١) تمتلئ كتب التفسير البلاغي بتحليلات قيمة نفيسة لآيات سورة الجمعة، لكن هذا البحث ينصبُّ إلى تلك التحليلات مع الله التحليلات المبنية على ملابسات النزول، لذلك أعرضت عن جُلِّ تلك التحليلات مع قيمتها، واكتفيت بما يخدم البحث ويثريه.



# المطلب الأول: براعة الافتتاح

﴿ يُسَبِّحُ بِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ٱلْمَاكِ ٱلْقُدُّوسِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴿ .

في افتتاح السورة بالتسبيح براعة استهلال؛ لأن مقصودها -كما مرَّ - هو التحذير من التخلف عن صلاة الجمعة والأمر بترك ما يشغل عنها في وقت أدائها (١)، كما أن مِن أعظم مقاصد يوم الجمعة ذكر الله -والتسبيحُ مِن الذِّكر-؛ فقد قال تعالى في آخر هذه السورة الكريمة: ﴿يَتَأَيُّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا وُورِى لِصَّلَوَةِ مِن يَوْمِ الجُمُعَةِ فَالسَّعَوَّ إِلَى ذِحْرِاللهِ والسورة أيضًا: الجُمُعَةِ فَالسَّعَوَّ إِلَى ذِحْرِاللهِ والسورة أيضًا: ﴿يَتَأَيُّهُ ٱللَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَا وُورِى لِلصَّلَوَةِ مِن يَوْمِ المُحلِة ذِكرًا لله (٢)، وقال في آخر السورة أيضًا: ﴿فَإِنَا قُضِيرَ الصَّلَوةُ قَانتَشِرُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَالبَّنَعُواْ مِن فَضَلِ اللهِ وَاذَكُرُواْ اللهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُمُ مَن الصلاة، وما الأمر بالإكثار من الصلاة على النبي ﴿ يوم الجمعة وليلتها، ولا غيرها مِن السنن الواردة في هذا من الصلاة على النبي هوم الجمعة وليلتها، ولا غيرها مِن السنن الواردة في هذا اليوم العظيم – إلا دليل على أهمية الذِّكر فيه (٣)، وهذا كله يتناسب مع افتتاحها الإمور، وتجدِّد الإيمان مع عنايتها بالأحكام، وقد بدأت قبل الأحكام بما يجدِّد الإيمان لمَا سبقت الإشارة إليه من سبب نزول آخرها (٤).

<sup>(</sup>۱) انظر ما سبق: (۲۱۳).

<sup>(</sup>٢) سيأتي مزيد بيان لسر هذا التعبير في موضعه من البحث -بإذن الله-.

<sup>(</sup>٣) انظر للتوسع فيما يستحب من الذِّكر يوم الجمعة: زاد المعاد: (١/٣٦٣ فما بعدها).

<sup>(</sup>٤) انظر ما سبق: (٢١٢).

### مُلابِسَاتِ النَّرُولِ وَأَثْرَهَا فِي التَّوْجِيهِ البَلاَغِي لِآيَاتِ الْقُرْآنِ



ثم إن التسبيح بما فيه من معنى التنزيه والبُّعد (١) أنسب بالمقام من الحمد -مثلًا-، خاصة أن من مقامات التسبيح التعجب من الأحداث الغريبة، ولا شك أن ما حدث ونزلت بسببه السورة حدثٌ غريب بالنظر إلىٰ عامة أحوال الصحابة من المسارعة إلىٰ الخيرات، والتفاني في طاعة الله ورسوله ﴿ وكأن التسبيح يُنزه الله ﴿ عن كل نقص يوهمه ذلك الذي حدث، فإذا أخذنا بقول من يقول: إن أصل التسبيح «المَرُّ السريع في عبادة الله» (٢) زاد ظهور مناسبة الكلمة للمقام؛ وكأن فيها تذكيرًا لمن تباطأ عن العبادة وانشغل عن الخطبة بأن الكائنات مسرعة في عبادة الله.

وقد عُبِّر عن التسبيح بالفعل المضارع الدال على التجدد الاستمراري، وهذا مناسب أتمَّ المناسبة لحال الصحابة الذين انفضوا إلى العِير وتركوا الخُطبة؛ فكأن الآية تشير لهم أنهم إن انشغلوا وتوقفوا عن الذكر والتسبيح فهناك ما لا ينشغل، بل تسبيحُه متكرر متجدِّد، ثم إن الفعل المضارع -كذلك- بما فيه من استحضار الصورة يعين على رؤية هذه الكائنات وهي تسبح الله، لتكون هذه الصورة الحاضرة في مقابلة الذين انفضوا إلى التجارة وتركوا النبي في قائمًا يذكر بالله الملك القدوس العزيز الحكيم.

واللام الداخلة على لفظ الجلالة مؤكِّدة للتسبيح؛ إذ الفعل (سبَّح) يتعدى بنفسه (٣)، وهذا التوكيد مناسب لحال مَن غفل عن هذه الحقيقة العظيمة؛ فهو من باب تنزيل غير المنكر منزلة المتردِّد، مع كون هذا الحدث غريبًا من شأنه أن يؤكد.

وقد جاء لفظ الجلالة: (الله) دون غيره من أسماء الله وصفاته، وهو أكثر أسماء الله الواردة في القرآن، وهو أدل الأسماء عليه سبحانه، ومما يجعله الأليق هنا أنه

<sup>(</sup>١) ينظر: مقاييس اللغة (س ب ح).

<sup>(</sup>٢) المفردات في ألفاظ القرآن: (س ب ح)، واستبعد ابن عاشور هذا القول: (١/ ٤٠٥).

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير: (٢٧/ ٣٥٧).



سيوصف أو يبْدَل منه -كما سيأتي-.

وأما مَن صدر منه التسبيح فقد جاء التعبير عنه بـ: ﴿مَافِى ٱلسَّمَوَتِ وَمَافِى ٱلْأَرْضِ﴾، فالتعريف بالموصول (ما) غُلِّبَ فيه غيرُ العقلاء علىٰ العقلاء، وهذا التغليب يحمل في طيَّاته عتابًا للصحابة -رضوان الله عليهم أجمعين-؛ فقد توقفوا عن التسبيح بينما ظلت بقية المخلوقات بما فيها غير العقلاء -وهي أول ما يدخل في اللفظ-تسبّح ربَّها تسبيحًا متكررًا متجددًا (١).

وتقديم السماوات على الأرض جاء على الأصل الكثير (٢)؛ لأنها أعظم في خلقها، مع كون تسبيح أهلها أعظم وأكثر وأدوم: ﴿وَلَهُوْمَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَّ وَمَنْ عِندَهُ وَلَا يَشَتَكُونِ وَلَا يَشَتَكُونَ وَلَا يَشَتَكُونَ وَلَا يَشَتَكُونَ وَلَا يَشَتَكُونَ وَلَا يَشَتَكُونَ اللَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ ﴾ وَمَنْ عِندَهُ وَلَا يَشَتَكُونَ وَلَا يَشَتَكُونَ اللَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ اللَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ اللَّهَارَ اللَّهُ اللْمُولِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُولِلَّةُ اللْمُلْمُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللْمُولِمُ اللَّهُ الللْمُولُولُ

وتكرير الاسم الموصول في قوله: ﴿وَمَافِى ٱلْأَرْضِ﴾ أدل علىٰ تسبيح أهل الأرض، وهو تكريرٌ مناسِب لكون الذين تركوا الذِّكر والتسبيحَ مِن أهل الأرض.

وقد أُتبِع (7) اسم الله بعدة أسماء له -سبحانه- لم تجتمع بهذا الترتيب إلا في هذه السورة، وقد وقع الجمع بينها مناسبًا للمقام أشد المناسبة، يقول العلامة ابن عاشور: «ومناسبة الجمع بين هذه الصفات هنا أن: العظيم (3) لا يَنصرف عن

 <sup>(</sup>١) ينظر: التحرير والتنوير: (٢٨/ ٢٠٦)، وقد لاحظ معنىٰ التجدد الاستمراري البقاعي: نظم الدرر:
 (٧/ ٩١٥)، لكنه لم يربطه بملابسات النزول خلافًا لابن عاشور.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البرهان، للزركشي: (٣/ ٢٥٧).

 <sup>(</sup>٣) علىٰ سبيل الوصفية أو البدلية لكن القول بالبدلية ضعيف، انظر: الدر المصون: (١٠/ ٣٢٥)، وفيه ذكر لقراءات أخرئ لكنها شاذة، فلم أشأ إطالة البحث بذكرها.

<sup>(</sup>٤) كذا قال، ولو عبر بالمَلك لكان أنسب؛ ليوافق لفظ الآية.

### مُلكَبِسَاتِ النَّزُولِ وَأَرْهَا فِي التَّوْجِيهِ البَكَرِغِي لِآيَاتِ الْقُرْآنِ



مجلسه مَن كان عنده إلا عند انفضاض مجلسه أو إيذانه بانصرافهم، و ﴿ اَلْقُدُوسِ ﴾: المنزَّه عن النقص، وهو يُرغب في حضرته، و ﴿ الْفَزِيزِ ﴾: يعتز الملتفون حوله، فمفارقتهم حضرته تفريط في العزة، كذلك ﴿ الْمَكِيمِ ﴾ إذا فارق أحد حضرته فاته في كل آنٍ شيء من الحكمة كما فات الذين انفضوا إلىٰ العير ما خطب به النبي ﴿ إِذَ تَركُوهُ قَائمًا في الخطبة » (١).

ثم إن في هذا الإتباع لاسم الله بهذه الأسماء الأربعة تقريرًا وترسيخًا لتسبيح الكائنات له في، أما على القول بالوصفية فللمدح لله بصفات تزيد مِن عتاب مَن انفض عن بيتِ مَن هذه صفاتُه، وأما على البدلية فلِما فيها مِن نيَّة تكرار العامل، وهو تقرير وترسيخ يناسب ما وقع من غفلة وترك للخطبة، كما سبقت الإشارة إليه مرارًا.

وتأمل في الترتيب<sup>(۲)</sup> لهذه الصفات: فالناس يحرصون على مجلس المَلِك؛ فكيف إذا كان عزيزًا؟! فهذا مع الحرص فكيف إذا كان قدُّوسًا مُنزَّهًا عن النقص؟! فكيف إذا كان عزيزًا؟! فهذا مع الحرص على مجلسه -خاصة إذا كان في بيته- يُخاف منه ويحتمى بجنابه، فكيف إذا كان

<sup>(</sup>۱) التحرير والتنوير: (۲۸ / ۲۰۷)، وهو صريح منه في ربط الآية الأولى من السورة بسبب النزول الوارد في آخرها، ومثل هذه الإشارات الرابطة بين أول سورة الجمعة وآخرها قليلة فيما وقفت عليه من كلام المفسرين، بل لم أكد أجِدُ شيئًا منها عند غير ابن عاشور، فكثر لذلك نقلي عنه مقارنة بغيره من المفسرين.

<sup>(</sup>۲) الترتيب: تقديم شيء على آخر لنكتة، وهو معدود في المحسنات البديعية، ينظر: حاشية المنياوي على حلية اللب المصون: (۱۳۸)، ومعجم المصطلحات البلاغية وتطورها: (۲/ ۳۲۹– ۳۲۹)، وانظر معنى آخر للترتيب في: خزانة الحموي: (٤/ ٦٠– ۱۲۲)، معجم المصطلحات البلاغية وتطورها: (۲/ ۱۲۳–۱۲۳)، والظاهر أن الترتيب أعم من الترقي الذي سيأتي ذكره بعد أسطر، وكذا من التدلى الآتي (ص: ۷۷).



فوق ذلك كلِّه حكيمًا؟! وكأن هذه الصفات بهذا الترتيب زادت من الإشعار بالخطأ وتدرجت في العتاب؛ ففيه ما يسمىٰ عند البلاغيين الترقِّي (١)، وهو ترقِ مناسب للمقام؛ إذ به يزداد التنبيه علىٰ الخطأ بالتدرج؛ فيزيد معه العتابُ شيئًا فشيئًا.

ولم يَعطف بين هذه الأسماء الجليلة بالواو، بل جاء بها على الأصل المطَّرد مِن أن صفات الله تأتي متواليةً دون عاطف (٢)؛ فدلت بهذا التوالي على الوحدانية والعظمة باجتماع هذه الصفات في ذاتٍ واحدةٍ هي التي تُسَبَّحُ، واجتماع هذه الصفات معًا أشد في الذَّم على مَن انصرف في آخر السورة، والله أعلم.

ولعلك تَلمح -مع كل ما سبق- أن هذه الصفات بما يحمله كلٌ منها مِن معنىٰ لتؤكِّد استحقاق تسبيح الكائنات، وحتميَّته لله -تعالىٰ-؛ مما يزيد مِن عتاب المنصرفين عن ذِكر الله المُشار إليهم آخر السورة؛ فالمَلِك ينبغي أن يعظَّم ويسبَّح، والقدُّوس منزَّه عن النقائص -والتسبيح التنزيه-، والعزيز منزَّه عن أن يغلبه أحد، والحكيم منزَّه عن أيِّ خلل فيما شرعه أو أمر به.

كما يمكن أن نَلمح مناسبة هذه الأسماء الجليلة مع ما احتفَّ بالنزول مما مضى ذِكْره مِن اكتمال الدِّين بأحكامه الشرعية المختلفة، فإنه دالُّ علىٰ تمام مُلك الله وتقديسه عن النقص وعزَّته في أحكامه المُحكَمة المشتملة علىٰ الحِكمة.

ثم إن في الختم باسم الله الحكيم مع ما فيه مِن مناسباتٍ معنوية -كما سبق بيانه- مناسبةً لفظيةً؛ حيث جاءت الفاصلةُ متَسقةً مع ما وَلِيَها من فواصل السورة،

<sup>(</sup>١) الترقي هو: أن يذكر معنىٰ ثم يردف بما هو أبلغ منه، ينظر: التبيان للطيبي: (٩٩١ - ٤٩٣)، ومعجم المصطلحات البلاغية وتطورها: (٢/ ١٤٠ - ١٤١).

 <sup>(</sup>٢) انظر: قضية الفصل والوصل بين المفردات عند البلاغيين: (٣٣) نقلًا عن البرهان لابن الزملكاني:
 (٢٣٨).



موضعَها (۱).

**♦ ♦** 

<sup>(</sup>١) لم أشأ إطالة البحث بذكر ما يتعلق بالفاصلة في ختام كل آية من آيات السورة الكريمة؛ فاكتفيت بهذه الوقفة، خاصة أن السورة متقاربة الفواصل كما هو ظاهر.



# المطلب الثاني: الامتنانُ ببعثة سيد الأنام

﴿هُوَالَذِى بَعَتَ فِي ٱلْأَمْيِّنَ رَسُولَا مِنْهُ مْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ عَايَنِيهِ وَيُؤَكِّهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتَبَ وَالْخِكْمَةَ وَإِن كَانُوْ مِنْ فَهُو الْغَزِيزُ ٱلْخَكِيمُ ﴿ وَعَالَمُهُمُ الْكِتَبَ وَالْخِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَهِي صَلَالٍ مُّبِينِ ﴿ وَءَاخَرِينَ مِنْهُمْ لَمَّا يَلْحَقُواْ بِهِمْ وَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْخَكِيمُ ﴾ وَعَالَمُهُمُ اللّهَ وَقُولُهُمُ الْعَرْبُولُ الْعَلْمِي ﴾ والجمعة: ٢ - ٤].

جاءت هذه الآيات الثلاث تذكيرًا للمؤمنين بنعمة الله عليهم ببعثة رسول الله في فيهم، وبيانًا «لشدَّة حاجتهم لنبيِّ يرشدهم» (١)، وهذا التذكير والامتنان مناسب جدًّا لمُلابِسات السورة؛ فكون السورة مدنيَّةً متأخرةً بعد خيبر وما تلاها من نِعِم حسِّيةٍ كالشَّبَعِ، ومعنويةٍ كاكتمال الأحكام = يناسب ذلك الامتنان؛ إذ قد تمَّت المِنَّةُ أو قاربت على التمام، والخطأ الذي وقع فيه مَن انصرف عن الخطبة يناسبه التذكير بالنَّعم كذلك.

<sup>(</sup>١) تفسير البيضاوي: (٩/ ١٧٢).

# مُلابِسَاتِ النَّرُولُ وَأَثْرَهَا فِي التَّوْجِيهِ البَلاِغِيلِ إِيَاتِ الْفُرَانِ



أَنْ يُلْحِقَ الْأُمِّيِّنَ مِنْ عِبَادِهِ بِمَرَاتِبِ أَهْلِ الْعِلْمِ وَيُخْرِجَهُمْ مِنْ ذِلَّةِ الضَّلَالِ فَيَنَالُوا عِزَّةَ الْغَلِيزِ اقْتَضَتْ أَنْ يُلْحِقَ الْأُمِّيِّنَ مِنْ عِبَادِهِ بِمَرَاتِبِ أَهْلِ الْعِلْمِ وَيُخْرِجَهُمْ مِنْ ذِلَّةِ الضَّلَالِ فَيَنَالُوا عِزَّةَ الْغَلْمِ وَشَرَ فَهُ (٣)، وَصِفَة الْحَكِيمِ اقْتَضَتْ أَنْ يُعَلِّمَهُمُ الْحِكْمَةَ وَالشَّرِيعَةَ (٤)» (٥)، وبهذا يظهر الاتصال القوي بين الآيات، وكأن المَطلعَ -مع ما سبق فيه مِن براعة الاستهلال- مهد لما جاء بعده.

ثم إننا إذا مضينا في النظر إلى الآيات لإظهار عَلاقتها بملابِسات نزولها نجد الله تعالىٰ يقول: ﴿ هُوَ ٱلّذِى بَعَنَ فِي ٱلْأَمْيَةِ نَرَسُولًا مِنْهُمْ ﴾؛ فافتتح الآية بالضمير العائد إلى الله المَلك القدوس العزيز الحكيم المذكور في افتتاح السورة، وقد حصل بهذا التوكيد والتقرير المناسِب لمقام عدم التذكر للنعمة والذهول عنها عند وقوع الخطأ، مع أن النعمة ظاهرة قد أو شكت على الاكتمال كما مضت الإشارة إليه قريبًا، وقد جاء الخبر اسمًا موصولًا؛ فأشعرت المَوصولية أن مضمون الصلة معهود (٦) مُشتهر عند السامعين (٧)، والصحابة هي كانوا يعيشون آثار تلك البعثة،

<sup>(</sup>١) كأنه ناظر إلى قوله تعالى: ﴿هُوَالَّذِي بَعَنَ فِي الْأُمُّيِينَ رَسُولَا مِنْهُمْ ﴾، ويمكن أن يكون ناظرًا لبقية ما ذكر في الآية أيضًا.

<sup>(</sup>٢) وهذا ناظر إلى: ﴿ وَيُرَكِّهُمْ ﴾.

<sup>(</sup>٣) وهذا ناظر إلى: ﴿ يَتُواْعَلَيْهِ ءَايَتِيهِ ﴾، و ﴿ وَيُعِلِّمُهُمُ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحِكَمَةَ فَإِن كَافُواْ مِن قَبْلُ لَفِي صَلَالِ مُّيِينِ ﴾.

<sup>(</sup>٤) وهذا ناظر إلى: ﴿وَيُعَلِّمُهُمُّ أَكِتَبَ وَلَلِّكُمْهُ ﴾.

<sup>(</sup>٥) التحرير والتنوير: (٢٨/ ٢٨)، وإنظر توجيهًا آخر في تبصير المنان وتيسير الرحمن = تفسير المهايمي: (٢/ ٣٤١).

<sup>(</sup>٦) انظر في دلالته على العهدية: معاني النحو: (١/ ١٢٣ – ١٢٤).

 <sup>(</sup>٧) انظر في كون التعبير بالصلة يفيد أن مضمون الصلة مشهورٌ عند السامعين: التحرير والتنوير:
 (٢٦٤/١٤)، وأصل المسألة في: دلائل الإعجاز: (٢٠٠).



بل ويقطفون ثمارَها، فكان ينبغي لهم ألا يغفلوا عن مُسدي تلك النعمة العظيمة، ويلاحَظ أن التعبير جاء بـ (الذي) دون (مَن) و (ما)، وهذا كثير في القرآن في حديث الله عن نفسه، والسر في ذلك - والله أعلم - أن ﴿الّذِي﴾ أكثرُ تحديدًا وتخصيصًا مِن (مَن)، و (ما)؛ لأنها أعرف منهما، مع اختصاصها بالمفرد وبذوي العِلم دونهما (١)، وهذا التخصيص والإفراد هو المناسب لمقام التذكير بتفرد الله بنعمة بعث الرسول في الأميين، وقد جاء هذا التوكيد للمؤمنين الذين لا ينكرون هذه الحقيقة، بل هي جزء من عقيدتهم؛ لكنهم نُزِّلوا منزلة المنكرين لظهور أمارات الإنكار عليهم بانفضاضهم إلى ما انفضوا إليه، وقد جاءت صلة الموصول فِعلية ماضويّة، فأفادت بفعليتها المفيدة للحدوث التذكير بأن البعثة قد وقعت بعد فترة سبقتها كان الأميُّون فيها جهَّالًا، كما أشعرت بماضويتها المفيدة التقييد بالزمن الماضي بأن هذه البعثة قد وقعت، هذا مع أن آثارها مستمرة، كما سيأتي عند سرِّ التعبير بالمضارع في قوله: ﴿يَتَهُونُ ﴿وَيُوكِمُهُمُ ﴾ ﴿وَيُعَامُهُمُ ﴾.

ومما زاد المِنَّة جِلاءً والتعريضَ قوةً = ما في مادة البعث من معنى الإثارة، التي تشعر أنهم كانوا في فترة ركود، وانعدام حركة (٢)، ويبدو مِن التأمُّل في أصل مادة البعث أنَّ فيه نوع مفاجأة، مع أن في التعبير بـ: (بعث... رسولًا) تفننًا أثْرىٰ النصَّ بما يناسب مقام الامتنان، حيث حصل التصريح بنعمتَى البعث والرسالة معًا، كما

<sup>(</sup>١) انظر: معاني النحو: (١/ ١٣٧ - ١٤٠).

<sup>(</sup>٢) قال ابن فارس: «(بعث) الباء والعين والثاء أصلٌ واحد، وهو الإثارة»، مقاييس اللغة (بعث)، وجاء في نظم الدرر: «قال الحرالي: من البعث وهو الاستثارة من غيب وخفاء، أشده البعث من القبور، ودونه البعث من النوم»، نظم الدرر: (١/ ١٣٧)، وانظر: المعجم الاشتقاقي المؤصل: (١/ ١١١)، ففيه مزيد بيان لمعنى الإثارة، والإنهاض، والدفع نحو عمل شيء، وفي الفروق اللغوية: (٢٩٩) ما يدل أن البعث أعم من الإرسال، والله أعلم.



ال ال

يلاحظ أن الكلام جاء بأسلوب الغَيبة: ﴿فِي ٱلْأُمْتِينَ ﴾ دون الخطاب: (فيكم)؛ إذ المقام مقام تعريض -بالنظر لآخر السورة-، فناسب الغَيبة دون الخطاب، وقد هيًا أسلوب الغَيبة لذِكر الأميين فلفَت الانتباه إلىٰ أنهم كانوا بعيدين عن التعلم، فالمِنّة عليهم أكبر؛ إذ هم «أحوج إلىٰ الرسول؛ سيَّما وقد تغيَّرت المِلل السابقة»(١)، وفيه كذلك إشارة إلىٰ اليهود الآتي ذِكرهم قريبًا، وتذكير للصحابة هُ بأنهم كانوا في نظر اليهود مجرَّد (أميين)؛ وإذا بهم قد بعث الله فيهم رسولًا.

وتعریف الأمیین: إما أن یکون للعهد العِلمي (۲)؛ وعلیه ففیه استحضار لحالهم المعهودة في الجاهلیة -وهذا یزید المنّة علیهم-، أو یکون لاستغراق أفراد الجنس -والامتنان فیه ظاهرٌ بکون البعثة شاملة لهم-، وأما حرف الجر (في) فیدل علی وجوده فیهم إبّان بعثته، وهذا مناسب للامتنان، لکنه مع ذلك یحوي في طیّاته إشارة إلیٰ أنه غیر مختص بهم، بخلاف ما لو عبّر بر(إلیٰ) (۳)، وفي هذا تعریض بأنهم إن تولوا عن قبول تحمّل الأمانة فهناك مَن یتحملها غیرهم، وهو متناسب مع قوله بعدُ: ﴿وَءَاحَرِینَ مِنْهُمٌ ﴾، کما أنه ناظرٌ إلیٰ الحادثة التي نزل لأجلها آخر السورة، ولعل في معنیٰ الظرفیة ما یُشعر أنه بُعث وسطهم وقد أحاطوا به وخبروا أمرَه؛ فكان ذلك عونًا لهم علیٰ معرفة صدقه -وهذا امتنان آخر-، وفي تقدیم الجار والمجرور: ﴿وَيُ آلْأَمُی علیٰ المفعول: ﴿وَسُولَا هَمَا یُشعر بأهمیة هذا القید؛ إذ یُذکِّر بحالهم ﴿فِي ٱلْمُعِینَ ﴾ علیٰ المفعول: ﴿وَسُولَا هما یُشعر بأهمیة هذا القید؛ إذ یُذکِّر بحالهم

<sup>(</sup>١) تفسير المهايمي: (٢/ ٣٤١).

<sup>(</sup>٢) العهد العلمي عند البلاغيين: هو ما كان معلومًا عند المخاطب سواء كان حاضرًا أم غير حاضر شريطة ألا يتقدم له ذكر صريح ولا كنائي، واصطلاحات البلاغيين في هذا الباب تختلف عن اصطلاحات النحاة، فليتنبه إلى هذا، انظر: حاشية الدسوقي على مختصر المعاني: (١/ ٣٢٠)، وقارن بالمفصل في تفسير القرآن: (١٩٥٥) حيث مشى على اصطلاح النحاة.

<sup>(</sup>٣) انظر: نظم الدرر: (٧/ ٥٩٢).



قبل الإسلام مما يزيد من الامتنان، وقد نكَّر المفعول ﴿رَسُولَا﴾ فناسب -بدلالته علىٰ التعظيم والتفخيم- الامتنانَ الذي يهدف إلىٰ التعريض.

وتقييد المفعول بالوصف ﴿مِنْهُمُ ﴿ناسب المقام بزيادة الامتنان؛ «... فإن كون الرسول منهم وكتابه بلُغتِهم هو أعون على تلقي الإرشاد منه؛ إذ ينطلق بلسانهم وبحملهم على ما يُصلح أخلاقهم ليكونوا حملة هذا الدِّين إلى غيرهم»(١).

ثم إنه -سبحانه- أتبع وصفَه الرسولَ بأنه منهم بثلاثة أوصاف أخرى؛ فقال عزَّ وجلَّ: ﴿ يَتُلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَرَتِهِ وَيُزَكِّهِمْ وَيُعَالِّمُهُمُ الْكِتَبَ وَالْحِكَمَةَ ﴾، فأفاد هذا التقييد بالوصف تحديد ثلاث مَهام لرسول الله ﴾:

١/ تلاوة الآيات.

٢/ التزكية.

7/ تعليم الكتاب -وهو القرآن -، وتعليم الحِكمة -التي هي السُّنة علىٰ المشهور $\binom{(\Upsilon)}{}$ -.

وهي صفات تزيد المِنَّة على الأميين، وقد أفادت صيغة المضارع في الأفعال الثلاثة تكرار حدوثها، وهذا مع زيادته للامتنان يُشعِرُ بأنهم ما زالوا محتاجين للتربية النبوية، بدليل هذا الذي حدث ونزلت لأجله السورة، كما أن في المضارع من تصوير هذه المهامِّ واستحضار صورتها ما يجعلها حيَّةً ماثِلةً أمام المخاطبين، وتصورها يُعِين على استشعار المنَّة بها، ولعلها تذكِّرهم -أيضًا- بالأحوال العظيمة التي كان النبي هي مُتلبِّسًا بها أو ببعضها عندما انفضوا عن الخُطبة.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: (٢٨/ ٢٨).

<sup>(</sup>٢) وقيل: هي المعرفة بالدين والفقه فيه، ولا منافاة بين القولين، تفسير ابن كثير: (١/ ٦٤٥).



كما أن في وصف الرسول الأمي ﴿ بالتلاوة وتعليم الكتاب والحِكمة وتزكية النفوس مزيد امتنان؛ لأن هذه المنَّة لم تكن في الحُسبان، فهم أُميُّون، والمبعوث فيهم أُميُّ، فكيف وقع منه ﴿ هذا كلُّه (١)؟!

وقد جاءت هذه الصفات على ترتيب مطابق للواقع؛ فقد بدأ بالتلاوة؛ وهي أول مراحل تبليغ الدعوة، وثنَّىٰ بالتزكية؛ وهي تطهيرٌ مِن الشرك ابتداءً، ومِن الأعمال والطِّباع والسَّيئة بعد ذلك، وختم بتعليم الكتاب والحِكمة (٢)، ومع كون هذا الترتيب مطابقًا للواقع إلا أنه كذلك تدرجٌ مِن المنَّة الأعم إلىٰ الأخص كما هو ظاهر، فهو من الترقي (٣)، وبه زاد الامتنان الذي جاءت الآيات لأجله كما تقدم مرارًا.

ومع أنَّ الترتيب المذكور مطابِق للواقع لكن يمكن أن يقال بالنظر إلى ما مرَّ من «ملابسات النزول» أن التزكية في هذا المقام أهم من التعليم من جهتين (٤):

الأولى: أن ما حدث ونزلت من أجله السورة أمرٌ يحتاج إلى التزكية أكثرَ مِن احتياجه للعِلم، وقد رأينا السورة كلَّها تبدأ بالتزكية؛ حيث بدأت بتسبيح الكائنات، ثم التذكير بمِنَّة البعثة، ثم التحذير من حال اليهود -وكل هذا أقرب إلى التزكية -، إلى أن ختمت السورة بأحكام الجمعة.

الثانية: أن الهدف الأسمى من صلاة الجمعة التزكية؛ وإن كان العلم مقصودًا

<sup>(</sup>١) قارن بالتحرير والتنوير: (٢٨/ ٢٠٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: التحرير والتنوير: (٢٨/ ٢٠٩).

<sup>(</sup>٣) سبق تعريفه: (٢١٩).

<sup>(</sup>٤) للعلماء في توجيه ترتيب الآية عن طريق مقارنتها بالآيات المشابهة لها كلامٌ طويل خارج عن حدود البحث، انظر على سبيل المثال: ملاك التأويل: (١/ ٩١ – ٩٣).



فيها أيضًا، يقول ابنُ القيم -ضِمن ذكره لخصائص الجمعة -: «إنَّ فِيهِ الْخُطْبَةَ الَّتِي يُقْصَدُ بِهَا الثَّنَاءُ عَلَىٰ اللهِ وَتَمْجِيدُهِ، وَالشَّهَادَةُ لَهُ بِالْوَحْدَانِيَّةِ وَلِرَسُولِهِ ﴿ بِالرِّسَالَةِ، وَتَمْجِيدُهِ، وَالشَّهَادَةُ لَهُ بِالْوَحْدَانِيَّةِ وَلِرَسُولِهِ ﴿ بِالرِّسَالَةِ، وَتَخْذِيرُهِمْ مِنْ بَأْسِهِ وَنِقْمَتِهِ، وَوَصِيَّتُهمْ بِمَا يُقَرِّبُهُمْ إِلَيْهِ وَإِلَىٰ وَتَذْكِيرُ الْعِبَادِ بِأَيَّامِهِ، وَتَحْذِيرُهِمْ مِنْ بَأْسِهِ وَنِقْمَتِهِ، وَوَصِيَّتُهمْ بِمَا يُقَرِّبُهُمْ إِلَيْهِ وَإِلَىٰ جِنَانِهِ، وَنَهْيُهمْ عَمَّا يُقَرِّبُهُمْ مِنْ سُخْطِهِ وَنَارِهِ، فَهَذَا هُو مَقْصُودُ الْخُطْبَةِ وَالإَجْتِمَاعِ لِنَاهُ أَعلم - قُدِّمت التزكيةُ التي هي مَقصود الخُطبة، خاصَّةً لَهُ النَّورةُ.

ثم إن تقديمَ الجار والمجرور ﴿عَلَيْهِمْ ﴾ بما فيه من اهتمام وعناية بهم، وإضافةَ الآيات إليه سبحانه بما فيها من تشريف زادت من إظهار المِنَّة المناسب للمقام.

ومما زاد الامتنان، وجاء التعبير فيه واضحًا صريحًا -وكأن شدة التعريض قد بدأت تزيد معه في الآيات - التتميمُ (٢) في قوله: ﴿وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي صَلَالٍ قد بِأَت تزيد معه في الآيات الجملة الحالية (٣) مذكِّرةً بالحالة التي كانوا عليها قبل مُبِينِ ﴿ )، فقد جاءت الجملة الحالية (٣) مذكِّرةً بالحالة التي كانوا عليها قبل البعثة، وأكدت الجملة بـ: (إنْ) المخفقة مِن الثقيلة، واللام الفارقة؛ تنزيلًا لهم منزلة المتردِّد؛ لأن تصرفاتهم تشبه تصرفاته، كما جاء الفعل الناسخ (كان) فأشعر برسوخهم في الضلال في الجاهلية، مع ما في الظرفية المجازية باستعارة الحرف: ﴿ فِي من الإشعار بإحاطة الضلال بهم من كل جانب، وتنكير ﴿ ضَلَالٍ ﴾ من التعظيم لذلك الضلال وأنه لا يدرك كنهُه، ووصفه بـ: ﴿ مُبِينِ ﴾ من زيادةٍ لتصوير الحالة، وهذا أنسب للامتنان؛ لأن مع الامتنان في الآية شوبًا من العتاب، وقد أي بالجار والمجرور ﴿ مِن قَبْلُ ﴾ فحصل بذلك التذكيرُ بالحالة التي كانوا عليها، وتقديمها على متعلقها: ﴿ ضَلَالٍ ﴾ زاد من إظهارها والاهتمام بها والتنبيه عليها حتى لا ينسوا على متعلقها: ﴿ ضَلَالٍ ﴾ زاد من إظهارها والاهتمام بها والتنبيه عليها حتى لا ينسوا

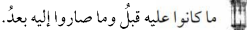
<sup>(</sup>١) زاد المعاد: (١/ ٣٨٦)، وانظر المرجع نفسه: (١/ ٤٠٩).

<sup>(</sup>٢) التتميم هو: أن يؤتي في كلام لا يوهم خلاف المقصود بفضلة لنكتة، تلخيص المفتاح: (٢٣١).

<sup>(</sup>٣) تدخل في الفضلة المذكورة في تعريف التتميم الجملة الحالية، انظر: شروح التلخيص: (٣/ ٣٥٢).

### مُلابِسَات النَّرُولُ وَأَثَرَهَا فِي التَّوْجِيهِ البَلاَغِي لِآيَاتِ الْقُرْآنِ





ثم قال تعالىٰ: ﴿وَءَاخَرِينَ مِنْهُمُ لَمَّا يَلْحَقُواْ بِهِزَّ وَهُوَٱلْعَزِيرُٱلْخَيَمِهُ ۞﴾، وفي هذا مزيد تعريض يشعر بشيء من التحذير إن لم تُشكَر نعمةُ الله على الأميين ببعثة النبي هي؟ إذ المختار في الآية على ما رجَّح الطبري أن المعني بها: «... كلَّ لاحِقِ لَحِق بالذين كانوا صَحِبوا النبيَّ ، في إسلامهم مِن أيِّ الأجناس؛ لأن الله عز وجل عمَّ بقوله: ﴿ وَيَا خَرِينَ مِنْهُمْ لَمَّا يَلْحَقُواْ بِهِمْ ﴾ كلُّ لاحقي بهم مِن آخرين، ولم يخصُّص منهم نوعًا دون نوع، فكلُّ لاحِقِ بهم فهو من الآخرين الذين لم يكونوا في عِداد الأوَّلين الذين كان رسولُ الله ﷺ يتلو عليهم آياتِ الله» (١٠)؛ فبعثةُ رسول الله ﷺ وشرفُ اتباع دِينه ليس أمرًا خاصًّا بالصحابة؛ ففيه مع الامتنان بانتشار الدِّين تذكيرٌ بوجود آخرين ينالون هذا الشرف، وهذا مناسب تمامَ المناسبة لإرسال الرسائل إلى الملوك لدعوتهم للإسلام، ومجيء الوفود للمبايعةِ والدخولِ في هذا الدين (٢)، وهما حدَثان أُشير إليهما مِن قبل في «ملابسات النزول»، ومما زاد هذا الأمرَ قوَّةً أن أُسند علىٰ سبيل المجاز العقلي تعليمَ هؤلاء الآخرين إلىٰ الرسول ﷺ، رغم أنه لا يباشر ذلك مع كلِّ أحد ممن عاصره؛ فضلًا عن غيرهم ممن يأتي بعده (٣)، وقد يكون في هذا تنبيةٌ لهم أن عليهم عند سماع الخطبة الاهتمام بتحملها لنقلها لمن بعدهم، وهذا يتناسب مع ما سبقت الإشارة إليه مِن أن القرآن المدني يهيِّع الأمة لحَمْل الأمانة وإقامة دولة الإسلام (٤).

وقد جاءت الآية في نَظم بَديع يقويِّ هذه المناسبة، فقد جاء التعبير بـ:

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: (٢٢/ ٦٣١).

<sup>(</sup>٢) ينظر ما سبق حول هذه الأحداث: (٢١١).

<sup>(</sup>٢) انظر: الكشاف: (١٥/ ٤٠٣).

<sup>(</sup>٤) انظر: (٣١) في الكلام على مدنية السورة.

﴿وَءَاخَرِينَ ﴾ فأدًّىٰ بمادَّته مع تنكيره إلى إبهام يدعو إلى التساؤل عن هؤلاء القوم، والاشتياق إلى معرفتهم، ولعل ذلك هو الذي دعا أبا هريرة ﴿ أن يسأل عنهم في الحديث الماضي ذِكرُه في الملابسات، حيث قَالَ: «مَنْ هُمْ يَا رَسُولَ اللهِ؟» (١)، وقد زاد التحذير قوة بمجيء ﴿وَءَاخَرِينَ ﴾ بصيغة جمع المذكر السالم الموضوع لذوي العِلم، فهُم جَمْعٌ مِن جهةٍ، عقلاء مِن جهةٍ أخرى، كما كان لوصفهم بأنهم ﴿ مِنْهُمُ اللهِ العِلم، فهُم جَمْعٌ مِن جهةٍ، عقلاء مِن جهةٍ أخرى، كما كان لوصفهم بأنهم ﴿ مِنْهُمُ اللهِ العِلم، فهُ مَنْ عَن جهةٍ عقلاء من بأن مَن دخل الإسلام صار كالمسلمين بل صار منهم (٢)، وإنما يكون التفاضل بعد ذلك بالتقوى؛ فكأن فيه تحذيرًا من التباطؤ عن الخير، وفي ﴿ لَمَّا ﴾ بما فيها من نفي الوقوع مع توقع حدوثه قريبًا (٣)، مع ما في التعبير باللحاق (٤) من تصوير المستجيبين لدعوة نبينا الكريم –عليه أفضل صلاة وأتم تسليم –، وكأنهم يتسابقون في الاستجابة، فهناك سابقون –وهم الصحابة ﴿ من توقين ومع كل هذا التناسب مع ذَينك الحَدَثينُ (٥) إلا أن اللحاق يناسب التعريض بما حصل من ترك للخُطبة؛ لأنه يشعر الصحابة أن آخرين سيلحقون بهم التعريض بما حصل من ترك للخُطبة؛ لأنه يشعر الصحابة أن آخرين سيلحقون بهم التعريض بما حصل من ترك للخُطبة؛ لأنه يشعر الصحابة أن آخرين سيلحقون بهم التعريض بما حصل من ترك للخُطبة؛ لأنه يشعر الصحابة أن آخرين سيلحقون بهم

وأما ختْمُ الآية بقوله سبحانه: ﴿ وَهُوَ الْعَزِيزُ لَكَكِيمُ ﴾ فيلاحَظ أنه تكريرٌ لاسمين كريمين من أسماء الله وَرَدَا في افتتاح السورة، فهو من باب رد العَجُز على الصَّدْر (٦)،

قريبًا، بل سيصيرون منهم.

<sup>(</sup>١) مضىٰ تخريجه (ص: ٢٠٨)، ومع صحة هذا الحديث إلا أن الطبري وغيره حملوا الآية على العموم - كما مر قبل أسطر -.

<sup>(</sup>٢) علىٰ اختلاف بين المفسرين في تحديد معاد الضمير في (منهم)، انظر: زاد المسير: (٨/ ٢٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: مغني اللبيب: (٣٥٤ - ٣٥٥).

<sup>(</sup>٤) انظر: مفردات ألفاظ القرآن (ل ح ق).

<sup>(</sup>٥) إرسال الرسائل للملوك، واستقبال الوفود.

<sup>(</sup>٦) من أحسن تعريفاته وأوسعها: رد أعجاز الكلام علىٰ ما تقدمها، البديع، لابن المعتز: (١٤٠)، =



وهو يؤكّد شدة اتصال الافتتاح بهذا المقطع، مع كون الاسمين الكريمين مناسبين أشدَّ المناسبة لِما في الآية من التعريض؛ فالله عزيزٌ لا يحتاج لأحد، حكيمٌ في مجيءِ آخرين بعد الأميين، وهو مع ذلك عزيزٌ ينصر دينه بمَن شاء، حكيمٌ في تدبيره ذلك، ويمكن أن نلاحظ -أيضًا- في الاسمين الكريمين المناسبة لحال اليهود المعترضين على بعثة خاتم الأنبياء والمرسلين من العرب الأميين، والناقضين للعهد الذين ذاقوا بسبب نقصهم الهوان والذل، فهو عزيز ظهرت عزته في إعزازاه لرسول الله ومَن تَبِعه، كما ظهرت فيما وقع لليهود من هزائم في خيبر وغيرها، حكيم فيما صنعه به وبهم -سبحانه-.

تُم قال -سبحانه-: ﴿ زَالِكَ فَضَلُ ٱللَّهِ يُؤْرِنِيهِ مَن يَشَاءُ ۚ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَصِّلِ ٱلْعَظِيمِ ۞ ﴿.

هذا ختام الامتنان، وفيه خلاصة ما قبله؛ فكأنه تذكير قبل الانتقال، وهذا مِن أنسب ما يكون بالمقام؛ إذ ليس الامتنان إلا تمهيدًا وتوطئةً لما سيأتي مِن عِتاب؛ فكان مِن المناسب أن تُذكر خلاصتُه لتَرسخ في النفوس قبل الانتقال إلى ما بعدها، وقد جاءت ألفاظ الآية مُعِينة على تحقيق أهداف المقطع؛ فاسم الإشارة بحسيّته صوَّر النعمة ظاهرة مشاهدة يشار إليها باليد فتتميز أكمل تمييز، مع ما فيه من البُعد الذي يرفعها فينزلها أعلى منزلة، وفي الوقت نفسِه يُشعِر بأنها بعيدة المَنال لا ينالها الإنسان بجهده، بل هي محض امتنان، والفضل في اللغة: «الزيادة والخير»(۱)، فلما أضيف الفضل إلى الله زادت خيريَّتُه وعلَتْ مكانته، وإضافته إلى لفظ الجلالة فلما أضيف الفضل إلى لفظ الجلالة

وقد وافق المفسرون البلاغيون ظاهر عبارة متقدمي البلاغيين كابن المعتز وغيره، انظر: معجم المصطلحات البلاغية: (٢/ ٢٢٨ فما بعدها) تحت مصطلح (التصدير)، والملاحظ أن ابن المعتز بعد أن عرف رد العجز على الصدر هذا التعريف العام قسمه ثلاثة أقسام تجعله قريبًا مما حده به القزويني، والمسألة تحتاج إلى مزيد بحث وتحرير.

<sup>(</sup>١) مقاييس اللغة (ف ض ل).



﴿ ٱللَّهِ ﴾ دون الكريم -مثلًا- يذكِّر أن الذي تفضَّل هو مَن جمَع صفات الجمال والكمال والجلال، وأن فضله وإنْ كان عن رحمة وكرم إلا أنه -أيضًا- عن عزَّة وحكمة... إلىٰ غير ذلك مما يمكن أن يُستحضر من صفات الله −عز وجل- المناسِبة للمقام.

وقد جاء الفعل ﴿ يُوِّتِهِ ﴾ مضارِعًا فأشعر بقرينة الامتنان بتجدد واستمرار هذا الإيتاء؛ مما يجعل الفضل غير مختصًّ بأحد، وهذا يناسب التعريض الذي استفيد من قوله قبل ذلك: ﴿ وَ اَخَرِينَ ﴾ ، كما يناسب إرسالَ الرسل للملوك دعوةً لهم، ويناسب قدومَ الوفود، وإذا أخذنا بما قاله أبو هلال العسكري في الفرق بين المشيئة والإرادة من أن: «الْإِرَادَة تكون لما يتراخي وقته وَلما لا يتراخي، والمشيئة لما لم يتراخ ﴾ (١) فسنجد التعبير بالمشيئة أليقَ في مقام الإشعار بقرب هذا الإيتاء، وفيه مزيد امتنان من جهة أخرى لَمَحها البقاعي عندما قال في تفسير الآية الكريمة: ﴿ يُؤَتِيهِ مَن يَشَاءً ﴾ بحوله وقوته؛ بأنْ يُهيئه له ولو كان أبعدَ الناس منه ﴾ (٢) ، والذي يظهر أنه أخذ هذا المعنى مما قرره في سورة الكوثر من أن «الإيتاء أصله الإحضار وإن اشتهر في معنى الإعطاء » (٣) ، مع أنه لا كظ كذلك -فيما يبدو - العمومَ الذي دل عليه ﴿ مَن ﴾ ، ويمكن أن يلا حَظ في: ﴿ مَن ﴾ أمرٌ آخر لا يتعارض مع ما سبق، وهو اختصاصُها بالعاقل، يلا حَظ في: ﴿ مَن ﴾ أمرٌ آخر لا يتعارض مع ما سبق، وهو اختصاصُها بالعاقل، وفي هذا إشارة إلى أنَّ هذا الفضل إنما يناله أولو الألباب.

<sup>(</sup>١) الفروق اللغوية: (١٤٢).

<sup>(</sup>٢) نظم الدرر: (٧/ ٥٩٥).

<sup>(</sup>٣) نظم الدرر: (٨/ ٥٤٧)، وكأنه أخذه من الكشاف: (٦٠٣/١٣)، وفي الفرق بين الإيتاء والإعطاء آراء متعددة وخلاف طويل، انظر علىٰ سبيل المثال: البرهان: (٤/ ٨٥)، والإتقان: (٤/ ١٣٠٨–١٣٠٨)، وتاج العروس: (أت ين).

#### مُلابِسَاتِ النِّرُولِ وَأَنْزَهَا فِي التَّوْجِيهِ البَلَاغِي لَآيَاتِ الْفُرْآنِ



ثم جاءت الجملة الأخيرة: ﴿وَٱللَّهُ وُو ٱلْفَصْلِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ فزادت الامتنان؛ إذ إنَّ قولَه تعالىٰ: ﴿وَٱللَّهُ ﴾ إظهارٌ في مقام الإضمار زاد الأمر جِلاءً، وجعل الجملة مستقلةً برأسها لا تحتاج إلىٰ ما قبلها، وقوله: ﴿ وُو ﴾ قريب مِن معنىٰ (صاحب)، لكن (ذو) أبلغ، وأدل علىٰ الشرف (١)؛ فهو الأبلغ في مقام الامتنان والتذكير بشدة الحاجة إلىٰ نبي؛ إذ كلما كان المتفضل أشرف كان الامتنانُ أعظمَ، وقد وصف الفضل بأنه ﴿ٱلْعَظِيمِ ﴾ فزادت المنّة في آخر كلمة من هذا المقطع، مع ما فيه من مراعاة الفاصلة، والله أعلم.

**♦ ♦** 

<sup>(</sup>١) انظر: الإتقان في علوم القرآن: (٣/ ١٠٤).



### المطلب الثالث:

#### التعريض بالكلام عن اليهود

بعد أن عَظُم في الآيات السابقة الامتنان، وظهرت شدة الحاجة إلى بعثة المصطفى من عدنان الله انتقل الحديث عن اليهود ومع اليهود، ولعل أهم أغراض هذا الانتقال هو التنبيه على أن المِنَّة والتشريف، يتبعهما عمَل وتكليف، وأن هذه المنَّة قد تؤول إلى ضدها إذا لم يؤدَّ حقُّها، مع ما فيه من مناسبة للعهد المدني الذي نزلت فيه السورة، حيث يُربى المؤمنون على الحذر من التقصير في الأمانة العظيمة التي كأفهم الله بها، ولابد عند تحليل هذه الآيات من تذكُّر الحال التي كان عليها اليهود وقتَ نزولها، فقد سقطت خيبر وأُجلي اليهودُ، وقلَ نفوذُهمْ ووجودهم في المدينة النبوية، وظهر غدرُهم كما مر(۱).

إذا وقفنا مع هذه الآيات مستحضرين ما سبق نلاحظ بجِلاءٍ كيف ذمَّت الآيات اليهود بما يتناسب مع الحالة البئيسة التي انحدروا إليها، وفي ضمن ذلك التحذير لهذه الأمة عمومًا، وللمنصرفين عن الخطبة التي ستأتي الإشارة إليهم في آخر السورة خصوصًا؛ فقوله تعالىٰ: ﴿مَثَلُ ﴾ يدل علىٰ أن اليهود صاروا مثلًا،

<sup>(</sup>١) انظر ما سبق في ملابسات النزول: (٢٠٩ - ٢١٠).



مما يُشعر بشُهرة حالهم وافتضاح أمرهم -وهذا متَّسِق تمامًا مع حالهم وقت النزول-، كما أنه يشعر أنه ينبغي أخْذ العبرة من حالهم -وهذا يناسب التحذير للمؤمنين، والتعريض بالمنصرفين-، «وكل مَن لم يعمل بعلمه فهذا مَثَلُه»(۱)، وقد عبَّر عن اليهود بالموصولية في قوله: ﴿ٱلِّذِينَ حُمِّلُواْ ٱلتَّوْرَانِةَ ﴾ بما في الموصول من الإشارة إلى الاشتهار بالصلة، مما يُذكِّر بانكشاف أمرهم وافتضاح حالهم للمسلمين، وبما في الصلة من الإشعار بالمسؤولية التي وضعت على ظهورهم، وهي مناسبة جدًّا للانتقال من الامتنان السابق على المؤمنين إلى الإشعار بأن مع المنة حِملًا ومسؤولية.

والتعبيرُ المجازي بـ: (حُمِّل) عن: (كُلِّف) استعارةٌ تصريحية تصوِّر هؤلاء القوم وكأنهم يحملون التوراة على ظهورهم (٢)، وهذا يقرب حالهم من الحسِّ، ويقربهم كذلك من صورة الحمار الذي سيذكر وهو يحمل فوق ظهره الأسفار، وبناء الفعل (حمِّل) للمفعول زاد في ذمهم؛ إذ «العلم –ولا سيما الربَّاني – يجب أن يُفرح به ويرغب فيه من أيِّ موصل كان (٣)، مع أنه أبعدهم بعدم التصريح بالفاعل عن مقام التلقي المباشر عن الرب «صيانة لاسمه الشريف عن أن يذكر عند العصيان (٤).

والتوراة: «اسْمٌ عِبْرَانِيُّ أَصْلُهُ (طُورَا) بِمَعْنَىٰ الْهُدَىٰ... فَلَمَّا دَخَلَ هَذَا الْاسْمُ إِلَىٰ الْعَرَبِيَّةِ أَدْخَلُوا عَلَيْهِ لَامَ التَّعْرِيفِ الَّتِي تَدْخُلُ عَلَىٰ الْأَوْصَافِ وَالنَّكِرَاتِ لِتَصِيرَ

<sup>(</sup>١) الكشاف: (١٥/ ٤٠٥).

<sup>(</sup>٢) ويرى الشهاب أن هذا الإطلاق شائع يلحق بالحقيقة: حاشية الشهاب: (٩/ ١٧٣).

<sup>(</sup>٣) نظم الدرر: (٧/ ٥٩٥).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه مع الصفحة نفسها.



أَعْلَامًا بِالْغَلَيَةِ: مِثْلُ الْعَقَبَةِ...»(١)، ولاشك أن ذِكره بهذا الاسم أشد ذمًّا لهم؛ إذ قد حمًّلوا الهدئ فلم يحملوه، وبملاحظة أن لام التعريف دخلت هنا لتكون التوراة علمًا بالغَلبة (٢) على هذا الكتاب الذي أنزله الله على موسى هذه فإن التعبير به أشد صراحة، وهو إلى الذهن أسرع (٣)، وهو لليهود الذين جاء الكلام في ذمِّهم بعد افتضاح حالهم أوجع، وحرف العطف (ثم) يدل على أن عدم الحمل لم يكن مقارِنًا لوقت التحميل، وكأنه يحذِّر من التراخي في حمل الأمانة مع مرور الوقت، ثم جاء تمثيلهم بالحمار الذي «يوصف بالذِّلة والهوان، كما يوصف بالجهل والبلادة»(٤)، وكلها صفات متحققة في اليهود عمومًا، لكنها ألصق بهم بعد ما مضت الإشارة إليه في «ملابسات النزول» -خصوصًا-، ويمكن أن يضاف هنا أن الحمار زاد خبثًا في تصور كل مسلم؛ إذ حرمت الحمر الأهلية في خيبر كما مضى في «ملابسات النزول» كذلك (٥)، و(ال) في الحمار للعهد الذهني عند البلاغيين (٢)؛ فهي أُولئ من النكرة؛

<sup>(</sup>۱) التحرير والتنوير: (۳/ ١٤٨)، وهناك من يرئ أن لها أصلًا عربيًّا من أوريت الزناد، انظر على سبيل المثال: تهذيب اللغة (ورئ)، المعجم الاشتقاقي المؤصل: (٢/ ٧٣٤)، وعلى هذا القول يظل الذم لهم ظاهرا أيضًا.

<sup>(</sup>٢) ينظر: التحرير والتنوير: (٣/ ١٤٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: معاني النحو: (١/ ٨٥).

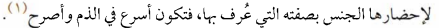
<sup>(</sup>٤) الزهر والأكم في الأمثال والحكم: (٣/ ١٤)، وانظر: مفردات ألفاظ القرآن (ح م ر)، وتفسير الآلوسي: (٢٨/ ٩٥).

<sup>(</sup>٥) انظر ما سبق: (٢١٠).

<sup>(</sup>٦) تفسير الآلوسي: (٢٨/ ٩٥)، وقيدته بالبلاغيين لأن لام العهد الذهني عندهم هي المشار بها للحقيقة في ضمن فرد مبهم، وهي تختلف عن لام العهد الذهني عند النحاة، انظر: حاشية الدسوقي: (١/ ٣٢١).

#### مُلابِسَاتِ النَّرْفُلُ وَأَثْرَهَا فِي التَّوْجِيهِ البِّلَاغِي لِآيَاتِ الْفُرْآنِ





ثم إن الحديث عنهم بأسلوب الغيبة يناسب غيبتهم وقد تركوا المدينة (٢)، ولم تكتفِ الآية بتمثيلهم بالحمار، بل قيد بحالة حمله أسفارًا، والأسفار جمع سِفْر، و «السفر: الكتاب الذي يُسفر عن الحقائق» (٣)؛ فالتعبير بالأسفار أشد في ذمهم؛ إذ هي كتب مُسفِرة عن الحقائق، مع ما في التنكير من التفخيم (٤) الذي يزيد الذم، ولكنهم مع كل هذا كمثل الحمار يحمل أسفارًا، فلا يرئ إلا ثقلها على ظهره؛ فكان هذا التشبيه التمثيلي بما فيه من تقريب حالهم المعقولة بحال محسوسة مشاهدة معروفة في غاية التقبيح لحالهم التي صاروا إليها، وفيه مع ذلك غاية التحذير لغيرهم من أن يُسلَك سبيلهم، ففيه نظرٌ إلى التعريض الذي ارتبط بأخر السورة.

ثم قال تعالى في مزيد من البيان لقبح فعالهم، والتحذير للمؤمنين من حالهم: ﴿ يِشُ مَثَلُ ٱلْفَوْمِ ٱلِّذِينَ كَذَّهُواْ بِعَايَاتِ ٱللَّهِ ﴿ بِما في (بئس) مِن إظهار الذم لهم، وبما في الإظهار في مقام الإضمار بالاسم الموصول من إظهار اشتهارهم بهذه الصلة، والدلالة على أن مَن لم يتحمل الأمانة مكذّب بآيات الله، وفي هذا تحذير شديد وحثُّ على أخذ الكتاب بقوة وعدم التفريط في الأمانة، وكل هذا متناسب أتم التناسب مع مقصود السورة وسبب نزولها.

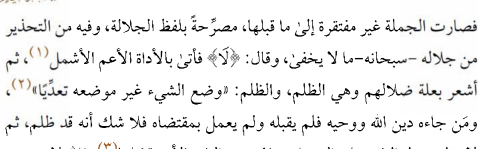
ثم قال عز مِن قائل: ﴿وَأَلَّكُ لَا يَهْدِي ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾، فأظهر في مقام الإضمار،

<sup>(</sup>١) انظر: المطول: (١/ ٢٦٨ – ٢٦٩)، ومعاني النحو: (١/ ١١٧ – ١١٨).

<sup>(</sup>٢) خلافًا لما جاء في سورة البقرة حيث نودوا نداء مباشرًا؛ إذ كانوا حاضرين مستقرين في المدينة.

<sup>(</sup>٣) مفردات ألفاظ القرآن (س ف ر)، وانظر: الفروق اللغوية: (٣٢٦).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير الآلوسي: (٢٨/ ٩٥).



لاحِظ دخول النفي على المضارع؛ إذ به عم النفي الأزمنة كلها (٣)؛ فالله لا يهديهم أبدًا، ومع ذلك فإنه لم يعلق الحكم بالظالمين، وإنما قال: ﴿ٱلْقَوْمَ ٱلْقَلْلِمِينَ ﴾، فجعل هؤلاء القوم راسخين في هذا الوصف (٤)، ونبَّه ضِمنًا أن من يقع منهم الظلم دون أن يرسخ فيهم لا ينالون هذا الوعيد.

ثم اقترب الخطاب من اليهود لكن دون أن يصل إلى التصريح المباشر -فهُم أقل من ذلك بعد ما وقع ما وقع منهم في خيبر وغيرها - حيثُ أُمِرَ النبي الكلام معهم، فقال تعالى: ﴿قُلْ وَأُمر أَن يناديهم بوصفٍ لم ينادَوا بمثله في القرآن: ﴿ٱلْزِينَ هَادُوٓا ﴾، أي: «تَابُوا» (٥)، وجاء عند الراغب: «قال بعضهم: يَهُودُ في الأصل مِن قولهم: ﴿هُدُنَا إِلَيْكَ ﴾ [الأعراف: ١٥٦]، وكان اسمَ مدح، ثم صار

<sup>(</sup>١) انظر ما سيأتي قريبًا: (٢٣٩) هامش (٣).

<sup>(</sup>٢) مقاييس اللغة (ظ ل م).

<sup>(</sup>٣) انظر ما سيأتي قريبًا: (٢٣٩) هامش (٣).

<sup>(</sup>٤) نَبّه ابن عاشور غير مرة أن "إِجْرَاءَ الْوَصْفِ عَلَىٰ لَفْظِ قَوْم يُومِئُ إِلَىٰ أَنَّ ذَلِكَ الْوَصْفَ سَجِيَّةٌ فِيهِمْ، وَمِنْ مُكَمَّلَاتِ قَوْمِيَّتِهِمْ، فَإِنَّ لِلْقَبَائِلِ وَالْأُمَمِ خَصَائِصَ تُمَيِّرُهَا وَتَشْتَهِرُ بِهَا، كَمَا قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿وَمَا هُرِينَكُ وَلِيَكَ مُوتَةُ وَمِنْ كَلَامٍ هُرِينَكُ وَلَيْكَ مُوتَّوَمٌ يَهُرُقُونَ ﴾ [التوبة: ٥٦]، وَقَدْ تَكَرَّرَ هَذَا فِي مَوَاضِعَ كَثِيرَةٍ مِنَ الْقُرْآنِ وَمِنْ كَلَامِ الْعُرَبِ»، التحرير والتنوير: (٦/ ٨٩)، وانظر علىٰ سبيل المثال: التحرير والتنوير: (٦/ ٢٦٧)، (٩/ ٨٢).

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبرى: (٢/ ٣٢).



بعد نسخ شريعتهم لازمًا لهم وإن لم يكن فيه معنىٰ المدح... (١) فعلىٰ هذا الوجه في التسمية يكون في الإتيان به في هذه الآية تعريضٌ بهم (٢) حيث لم يلتزموا بما ادَّعَوه من توبة وإنابة، بل كان حالهم وقت نزول الآيات علىٰ الضد من ذلك. ثم قال لهم سبحانه: ﴿إِن نَعَمْتُمُ أَنَّكُمُ أَقِلِيآ عُلِيَهُ مِن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَتُوُ ٱلْمُوتَ إِن كُنُمُ مَ قال لهم سبحانه: ﴿إِن نَعَمْتُمُ أَنَّكُمُ أَقِلِيآ عُلِي النَّاسِ فَتَمَتُو ٱلْمُوتِ إِن كُنُمُ مَ على دعواهم ولاية الله كاشفًا بطلانها أشدالكشف بما يتناسب مع حالهم التي انكشفت والتي سبقت الإشارة إليها مرارًا؛ فقد جعلت دعواهم مجرد زعم، و«الزَّعْمُ: حكاية قول يكون مظنَّة للكذب، ولهذا جاء في القرآن في كلّ موضع ذُمَّ القائلون به (٣)، بل علقت بأداة الشرط ﴿إِن ﴾ فصوَّرت زعمهم الذي وقع في صورة ما لا يكون إلا علىٰ سبيل الفرض والتقدير، وكأن المعنىٰ: لم يبق لزعمكم واقع يؤيده، فحقُّه ألَّا يكون وأن يُقتلع من أصله (٤)، وقد جاء فعل الشرط ﴿زَعَمْ مَاضِيًا فَأَكَد تحقق وقوع الزعم، ثم أتىٰ بالكلام مؤكِّدًا فقال: ﴿أَنَّكُو بِما مَا يشعر بتمسكهم بقولهم الذي ما هو إلا مجرد زعم، وقال: ﴿أَوْلِيا عُلَى بما تحمله هذه النسبة من افتخار باطل يكذّبه جواب الشرط؛ فهو أشد في إظهار بُعدِ تحمهم ودعواهم عن الحقيقة، ثم تمَّم (٥) فأطنب بقوله: ﴿مِن وُلِنَايَسِ ﴾ فزاد في زعمهم ودعواهم عن الحقيقة، ثم تمَّم أمَّهُ فأطنب بقوله: ﴿مَنْ وَلِنَا لِنَايَسِ فَوْاد في

بيان بطلان دعواهم؛ إذ لم يكتفوا بأنهم أولياء لله، بل جعلوا ذلك كأنه أمر انفردوا

<sup>(</sup>۱) مفردات ألفاظ القرآن (هود)، وانظر احتمالًا آخر في سبب تسميتهم في: التحرير والتنوير: (۲۸/۲۸).

 <sup>(</sup>۲) وقد أشار إليه في الكشاف، وأوضحه الطيبي أتم إيضاح، انظر: الكشاف: (١١/١٥)، فتوح
 الغيب: (١٥/ ٤١١ - ٤١٢)

<sup>(</sup>٣) مفردات ألفاظ القرآن (زعم).

<sup>(</sup>٤) قارن بحاشية الشهاب: (٩/ ١٧٣ – ١٧٤).

<sup>(</sup>٥) مضي تعريف التتميم من قبل: (٢٢٧).

به عن سائر الناس (١)، وتعريف ﴿ ٱلنَّاسِ ﴾ للاستغراق الحقيقي (٢)؛ فكل الناس بلا استثناء -في زعمهم- دونهم في المنزلة، محرومون من ولاية الله لهم؛ فهذا أدل على شدة بطلان زعمهم، ثم علق الشرط بأمرهم أمرَ تعجيز لهم بأن يتمنوا أمرًا يعارض كلَّ آمالَهم وهو الموت -الذي فروا منه في خيبر وأثبتوا أنهم أقلُّ مِن أن يعرِّضوا أنفسَهم لخطر مواجهته-، وفي التعبير بـ (إنْ) في قوله تعالىٰ: ﴿ إِن كُنتُرُ مَلَاقِينَ ﴿ يَنَ مَلَا السورة إلا وقد ظهر

ثم قال تعالى مؤكّدًا لِما سبق وزيادةً في كشف حالهم البئيسة وأفعالهم الخسيسة: ﴿وَلَا يَتَمَوَّيْهُۥ أَبَدًا بِمَا قَدَّمَتَ أَيّدِيهِمْ وَاللّهُ عَلِيمٌ بِالظّلِمِينَ ﴾، ولا شك أن افتضاح حالهم بعد خيبر يناسبه عموم الأزمان الذي تختلف به (لا) عن (لن)(٣)، والتعبير بالمضارع جعل النفي متجددًا، كيف لا وأفعالهم السيئة متجددة متكررة؟! وجاء الإطناب بالتتميم (٤) في قوله: ﴿أَبَدًا ﴾ فزاد الجزم بنفي وقوع ذلك منهم،

كذبهم وخداعهم؟!

<sup>(</sup>١) انظر المفصل في تفسير القرآن: (١٩٥٦).

<sup>(</sup>٢) المفصل في تفسير القرآن: (١٩٥٦).

<sup>(</sup>٣) انظر التفريق بينهما مفصلًا في: معاني النحو: (٣/ ٣٦٨)، مع ملاحظة وجود فروق أخرى لم أشأ الإشارة إليها لطول الخلاف فيها، وليس المقام مقام تحريرها، كما أن هذه الآية مع التي قبلها تشبه آيتي سورة البقرة: ﴿قُلْ إِن كَانَتْ لَكُ وُ الدَّرُ الْآلِخِرَةُ عِنداً اللَّهِ خَالِصَةَ مِّندُونِ النَّاسِ فَتَمَتُوا الْمَوْتَ إِن كُنتُ لَكُ وَاللَّهُ عَلِيمًا وَاللَّهُ عَلِيمًا وَاللَّهُ عَلِيمًا وَاللَّهُ عَلَيمًا وَاللَّهُ عَلَيمًا وَاللَّهُ عَلِيمًا وَاللَّهُ عَلَيمًا وَاللَّهُ عَلَيمًا وَاللَّهُ عَلَيمًا وَاللَّهُ عَلَيمًا وَاللَّهُ عَلَيمًا وَاللَّهُ عَلَيمًا وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيمًا وَاللَّهُ عَلَيمًا وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيمًا وَاللَّهُ عَلَيمًا وَاللَّهُ وَلَا لَلْمُعْلَى وَاللَّهُ وَال

<sup>(</sup>٤) مضي تعريف التتميم من قبل: (٢٢٧).



كما أن الباء في ﴿ بِمَا ﴾ بدلالتها على السببية أظهرت المانع الحقيقي لهم من ذلك التمني، وهو أفعالهم التي ذاعت وفشت ودلَّت علىٰ شدة خبثهم، ثم إن الاسم الموصول (ما) في قوله: ﴿ بِمَاقَدُّمَتَ أَيْدِيهِمْ ﴾ بما فيه من إبهام وشمول يذكِّرُ - في هذه السورة خصوصًا – بأحداث سابقة كثيرة ظاهرة وخفية أساءوا فيها أيَّما إساءة، فصار تمني الموت معها غير متصور منهم أصلًا، وكأن استعارة التقديم للعمل (١) زاد من تصويره محسوسًا مشاهَدًا، مع بيانه لعلة كرههم الموت؛ فقد قدموا لما بعد موتهم ما لا يمكن أن يتمنوا لقاءه، كما أن التعبير عنهم بالأيدي على طريقة المجاز المرسَل الذي عَلاقته الجزئية (٢)؛ لأن الأيدي هي أكثر الجوارح عملاً – مناسبٌ في هذا السياق للتذكير بتحريفات كتبوها بأيديهم، وبمحاولات متعددة اقترفتها تلك الأيدي لقتل رسول الله ﴿ (٣) ، وجاء جمع (الأيدي) مناسبًا للحديث عن الجماعة، ولعله مع ذلك يشير إلى تعاضد تلك الأيدي على المكر والكيد.

وأما قوله تعالى: ﴿وَٱللَّهُ عَلِيمُ إِلْظَلِمِينَ ﴾، ففي ذكر لفظ الجلالة إظهار في مقام الإضمار، وبه صارت الجملة غير مفتقرة إلى ما قبلها مصرِّحة بلفظ الجلالة، وفيه من التحذير من جلاله -سبحانه - ما لا يخفى، ثم أخبر عن نفسه -سبحانه - بأنه ﴿عَلِيمُ ﴾ بما في صيغة (فَعيل) مِن الدلالة على سَعة العلم، وبما في العِلم من التعلق بالأمور الظاهرة؛ خلافًا للخِبْرة المتعلقة بالأمور الخفية (٤)، وهو عليم خبير سبحانه، لكن الحديث هنا عن قوم ظهَر ظلمُهم، بل قد غَدَوا مثلًا يُضرب، فكان

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: (٢٨/ ٢٨).

<sup>(</sup>٢) يقارن بالتحرير والتنوير: (٢٨/ ٢٨) حيث لم يربط بملابسات النزول.

<sup>(</sup>٣) حدث ذلك أكثر من مرة، انظر على سبيل المثال: صحيح البخاري: (٣١٦٩)، وصحيح مسلم (٤٥) – (٢١٩٠)، وسيرة ابن هشام: (٣/٢١)، ٣٦٧).

<sup>(</sup>٤) انظر: المقصد الأسني: (١٠٣)، والفروق اللغوية: (١٠٨).



اسم (العليم) بالمقام أنسب، ثم علَّق العلم بالظالمين، فأظهر في مقام الإضمار، وأكَّد هذه الصفة الظاهرة فيهم والتي ذُكرت في الآية الخامسة قريبًا، وكأن في هذا التكرار والإظهار تحذيرًا من الظلم الذي يدخل فيه الانصراف عن الخُطبة وترُكِ الرسول ﴿ قائمًا يخطب؛ إذ الظلم وضعُ الشي في غير موضعه تعدِّيًا (١).

ثم أمر النبي ﷺ بالكلام معهم ولم يخاطَبوا مباشرةً -للنُّكتة التي سبقت قريبًا في الآية الخامسة- فقال تعالى: ﴿قُلْ ﴾، لكن أسلوب الحديث معهم مِن قِبل النبي ﷺ كان إنشاءً طلبيًّا في الآية السابقة، وجاء في هذه الآية خبرًا مؤكدًا؛ فبعد أن أمروا هناك بتمني الموت فلم يستجيبوا -وأنَّىٰ لهم الاستجابة؟!- أُخبروا هنا بأن هذا الذي رفضوا تمنِّيه لابد أن يقع، فقال تعالىٰ مُعلِّمًا نبيَّه ﴿ مَا يقول: ﴿ إِنَّ ٱلْمَوْتَ ٱلَّذِي تَفِرُّونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلَاقِيكُمْ ﴾، وهي حقيقةٌ يؤمن بها اليهود وغيرهم، لكنها أكَّدت بـ(إنَّ) والجملةِ الاسمية تنزيلًا لهم منزلةَ المنكِرين؛ إذ تصرفاتهم تشبه تصرفات المنكرين، وفيه مزيد لوم لهم إذ غابت عنهم البدَهيَّات، مع أنهم الذين حمِّلوا التوراة، وقد أظهر الموت في مقام الإضمار لأهميته، وهو الذي يشغل ذهنهم ويفرون منه، مع أن هذا الإظهار جعل الجملة مستقلة تصلح للاستشهاد بها وحدها، كما قُدِّم ﴿ٱلْمَوْتَ﴾ كذلك تعجيلًا لهم بما يخيفهم، ثم تمَّم الكلام وأطنب (٢) بوصف الموت بأنه ﴿ٱلَّذِي تَفِرُّونَ مِنْهُ ﴾؛ فجاء وصفًا مناسبًا لواقعهم بما في ﴿ٱلَّذِي ﴾ من الخصوصية والتحديد اللَّذيْن يشعران أن الموت ماثِلٌ أمام أعينهم؛ مما يدل علىٰ شدة جزعهم وتكالبهم علىٰ الدنيا، وبما في المضارع من الدلالة علىٰ تَكرار ذلك منهم، وقد كانوا -كما تشهد أحداث السيرة النبوية- يفرُّون من الموت مرةً بعد أخرى في كل حادثة يُنازلون فيها المسلمين، مع ما في الموصول

<sup>(</sup>١) مضى توثيقه قريبًا: (٢٣٧).

<sup>(</sup>٢) مضي تعريف التتميم من قبل: (٢٢٧).

## مُلابِسَات النَّرُقُل وَأَثْرَهَا فِي التَّوْجِيهِ البَلَاغِي لِآيَاتِ الْقُرَان



من تنبيههم على خطئهم في فرارهم (١)، وفي قوله: ﴿فَإِنَّهُرِ ﴾ جاءت الفاء فربطت ملاقاةَ الموت بالفرار منه كما يربط الشرط وجزاؤه (٢)، وفيها مع ذلك إشارة إلى ا سرعة لحاق الموت بهم (٣)، وتكررت (إنَّ) فزادت الأمر توكيدًا، وكأن كل هذه المؤكِّدات تُشعر بشدة حرص اليهود علىٰ الحياة حتىٰ نزِّلوا منزلةً بعيدة في الإنكار احتاجوا معها إلىٰ كل هذه المؤكِّدات.

ومِن العجيب في الآية هذا التصوير للموت الذي سيلقونه عن طريق الاستعارة التمثيلية، فقد شبَّهت حالتهم مع الموت بمن يهرب من شخص فإذا به يلاقيه أمامه، وكأنهم في عالم أوهامهم لا يرون الموت ويظنون أنهم قادرون علىٰ الإفلات منه، فتأتي الآية لتريهم الموت في صورة حيَّة محسوسة، فهُم في حرصهم على البُعد عن أسباب الموت رغم أن الموت سيصيبهم ولابد، وقد استعير الفرار لشدة الحذر(٤) فأشعر بالمباعدة بسرعة (٥)، وجاء الفعل مضارعًا فدل على التكرار، وقد يلمح في استعارة الملاقاة هنا معنى المفاجأة (٦)، وهذا يناسب الغفلة التي استولت عليهم، فلم يعُدُ لقاء الموت متصورًا عندهم، ويلاحظ أنه عبر عن فرارهم بالفعل ﴿ نَفِرُونَ ﴾، وعن ملاقاة الموت لهم بالاسم ﴿ مُلَقِيكُم ﴾ فإن كان فرارهم متكررًا إلا أن الموت ثابت لا مناص منه و لا مَحيد عنه.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: (٢٨/٢٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: التحرير والتنوير: (٢٨/ ٢١٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير البيضاوي: (٩/ ١٧٤)، حاشية الشهاب: الموضع نفسه.

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير: (٢٨/ ٢١٩).

<sup>(</sup>٥) انظر: المعجم الاشتقاقي المؤصل: (فور - فرفر).

<sup>(</sup>٦) لأن: الملاقاة مقابلة الشيء، ومصادفته معًا، وقد تطلق علىٰ أحد المعنيين دون الآخر، مفردات ألفاظ القرآن (لقيز).



وبعد هذا التخويف المناسب لهذه القلوب الغافلة الفارَّة من الموت قال تعالى: ﴿ ثُمَّ فَا فَلَمُ مِنْ اللَّمُ مِنْ اللَّمُ مِنْ اللَّمُ مِنْ اللَّمِ مَهُ وَيَلّا ﴿ ثُرَدُّونَ ﴾ فأشعر بناء الفعل لِما لم يسمَّ فاعله إلى أن الذي سيردهم معلوم لا يشاركه في ذلك الرد أحد، ولا يدفع أمره مخلوق، وأن الأمر فوق طاقتهم واختياره وأنهم في تلك الحالة مسيرون لا مخيرون، فلم الفرارُ إذن؟!

و ﴿إِلَى ﴿ بدلالتها على الانتهاء تشعر أن فرارهم المتكرر لم يكن له معنى، بل كان عبقًا؛ إذ لابد لهم من هذه النهاية، ولا يخفى ما في التعبير بـ: ﴿عَلِمِ ٱلْغَيْبِ وَالشَّهَدَةِ ﴾ من الإشعار أن كل ما فعلوه مع سيد ولد آدم ﴿ سرًّا وجهرًا لا يخفى على من سيردون إليه، ثم بيّن سبحانه ما سيحصل لهم عند لقاء عالِم الغيب والشهادة بيانًا متناسبًا مع كل ما سبق من تخويف فقال: ﴿فَيُنبِّ ثُكُم مِنَاكُتُم تَعْمَاوُنَ ﴾ بما في الفاء من الدلالة على سرعة وقوع الأمر، وما في الإنباء من الإشعار بعظم الخبر (١)، وأيّ أمر أعظم من تحديد المصير الأخير؟! وبما في: (ما) من الدلالة على الرسوخ في هذه على الشمول لأعمالهم كلها، ودخول ﴿ كُنتُم ﴾ من الدلالة على الرسوخ في هذه الأعمال، خاصة مع الفعل المضارع ﴿ تَعْمَاوُنَ ﴾ المفيد للتكرار المنبئ عن الكثرة، فلخص كل تاريخهم البغيض الطويل، تلخيصًا يشعرهم بمرارة ذلك اللقاء.

وهكذا ختم الكلام مع اليهود بتذكيرهم بنهاية الطريق الذي اختاروه بعد أن حمِّلوا التوراة ثم لم يحملوها، وفي هذا الكلام الذي خوطب به اليهود وقد بَعُدُوا عن المدينة أكبَرُ عظة للمسلمين كي لا يسلكوا نفس الطريق، بل فيه تهيئة لهم لتلقي أوامر الله المتعلقة بيوم الجمعة، وهنا توجَّه الخطاب إليهم كما سيتبين بالمطلب الرابع.

<sup>(</sup>١) انظر: مفردات ألفاظ القرآن: (نبأ).



# المطلب الرابع: أحكام صلاة الجمعة، والتنبيه على ما وقع فيها

﴿ يَنَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا فُودِى لِلصَّلَوةِ مِن يَوْمِ الْخَمُعَةِ فَاسْعَوْاْ إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُواْ الْبَبَعُ ذَالِكُمْ خَيْرُ لَكُمُ إِن كُنتُهُ وَكَابَتَعُواْ مِن فَصْلِ اللَّهِ خَيْرٌ لَكُمُ إِن كُنتُهُ وَكَابَتَعُواْ مِن فَصْلِ اللَّهِ وَأَدْكُرُواْ اللَّهَ كُونَ فَضَلِ اللَّهِ وَأَدْكُرُواْ اللَّهَ كَذِيرًا لَّكَابَعُونَ فَإِذَا قُطِيمُونَ فَوَالَا رَأُواْ يَجَدَوًا أَوْلَهُوا انفَضُمُواْ إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَابِمَا فُلْ مَاعِندَ السَّهِ خَيْرُ الرَّوْقِينَ ﴿ ﴾.

هنا بدأ الشروع في المقصود من تنبيه الصحابة على ما حدث من خطأ كان سببًا لنزول آخِر السورة، و هَذِهِ الْآيَاتُ هِيَ الْمَقْصُودُ مِنَ السُّورَةِ، وَمَا قَبُلَهَا مُقَدِّمَاتٌ وَتَوْطِئَاتٌ لَهَا» (١)، ومع ذلك فإن الآيتين الأوليين من هذا المقطع بمثابة تمهيد للآية الأخيرة، وقد اجتمع في هذا التمهيد ثلاثة أمور هي: تعظيم أمر صلاة الجمعة وتفخيمها، والحث على الاهتمام بها، والإشارة إلى تخفيفها على المكلّفين ويُسرها، وكلُّ الأمور الثلاثة مناسبٌ للعتاب على الحادثة التي وقعت، فالخلل وقع في أمر يستحق التعظيم فلا يليق التهاون به، وقد حثَّ الله المؤمنين على العناية به، وهذا يضاد ما حدث من انصراف، وهو مع عظمته والحث عليه ميسَّرٌ ليس فيه مشقة على العباد، فالتقصير فيه أحق بالعتاب، مع ملاحظة أن هذه الأحكام الشرعية المتعلقة بهذه العبادة العظيمة تناسب العهد المدني بل هي من خصائصه الكبرى، وقد ظهر هذا كله في نظم الآيتين التاسعة والعاشرة جليًّا؛ حيث قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا وَقَد ظهر هذا كله في نظم الآيتين التاسعة والعاشرة جليًّا؛ حيث قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا وَقَد ظهر هذا كله في نظم الآيتين التاسعة والعاشرة جليًّا؛ حيث قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا لَوْنَهُ وَالْمَهُ وَالْمُ الْمَهُ وَالْمَهُ وَالْمَالَةُ وَالْمَهُ وَالْمَهُ وَالْمَهُ وَالْمَهُ وَالْمَهُ وَالْمَاسُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَى الشَهُ وَالْمَالُونُ وَالْمَهُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالِمُ وَاللّهُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ الْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَلَالْمُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالْمُ وَالْمَالُونُ اللّهُ وَلَالْمُ وَلَالْمُ وَلَالْمُ وَالْمَالُونُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَالْمَالُونُ اللّهُ وَلَالَالْمُ وَلَالْمُ وَلَالْمَالُونُ اللّهُ وَالْمَالُونُ اللّهُ وَالْمَالُونُ اللّهُ وَلَالْمُ اللّهُ وَالْمَالُونُ اللّهُ وَالْمَالُونُ اللّهُ وَلَالِمُ وَاللّهُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالْمُ وَالْمَ

<sup>(</sup>١) التحرير: (٢٨/ ٢١٩)، وانظر: نظم الدرر: (٧/ ٩٩٥).



فقد بدأ بالنداء، وهو طلب للإقبال، مما يشعر بأهمية ما بعده، وجاء بالأداة التي هي أم الباب (يا) مما يمكن معه دخول كل من يتأتئ خطابه ويصلح نداؤه؛ فيدخل الطائعون المقيمون على الطاعة الذين لم ينصر فوا عن الخطبة تنشيطًا لهم وحثًا على الثبات، ويدخل الذين انصر فوا إيقاظًا لهم وحثًا على التدارك، ويدخل غيرهم من المؤمنين على اختلاف أحوالهم (١)، "وعلى القول المشهور (٢) أنها للبعيد فإنه يزيد من إظهار عظمة المنادي -سبحانه-، وعظمة ما نودي لأجله (٣)، مع ما قد يكون فيه من حثً على الاستجابة؛ إذ المخاطبون بعيدون يحتاجون إلى التزكي ليحصل لهم القرب (٤)، كما أنَّ في (أيَّها) إبهامًا مشوِّقًا لما بعدها، ومرسِّخًا له بعد البيان، وقد جاء الإيضاح بالصفة التي تستلزم الامتثال -وهي الإيمان-، وقوله: ﴿ النِّينَ ءَامَنُوا ﴾ بصلته التي جاءت فعلًا ماضيًا يشعر بمجرد وقوع الحدث، فيناسب هذا الخطاب العام، بخلاف التعبير بالوصف فإنه يدل على التمكن في الإيمان، مع أن في الصلة كذلك تعليلًا للأمر بالسعي وهو الإيمان، وهو هنا كالمقابل للصلتين أن في الصلة كذلك تعليلًا للأمر بالسعي وهو الإيمان، وهو هنا كالمقابل للصلتين السابقتين: ﴿ النَّذِينَ هَادُوا ﴾ و ﴿ الَّذِينَ حُمِّ الْوَلُولَةَ ﴾ (٥).

ثم قال -سبحانه-: ﴿إِذَا ﴾ مما يدل أن هذا الأمر متكرر الحدوث، وهذا متسقٌ مع ما مر من عمومات تُشعر بعموم هذا التكليف، فلابد من امتثال كل من يشمله الخطاب في جميع الأحوال، وقد بني الفعل للمفعول في قوله: ﴿وُدِيَ ﴾ فعمَّ

<sup>(</sup>١) انظر في هذا: إشارات الإعجاز في مظان الإيجاز: (١٥٩).

<sup>(</sup>٢) انظر في ترجيح هذا القول: الأدوات البلاغية في القرآن الكريم: (٨٤ فما بعدها).

<sup>(</sup>٣) انظر المرجع نفسه: (٩٧، ١١٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: نظم الدرر: (٧/ ٩٩٥).

<sup>(</sup>٥) ينظر: فتوح الغيب: (١٥/ ٤١١).



كل مناد (۱)، وهذا فيه إشارة إلى أن شأن مَن آمن أن يجيب المنادي للصلاة بغضً النظر عن ذات المنادي؛ إذ الصلاة قد اكتسبت مكانتها من ذاتها؛ لأنها صلة بين العبد وربه، والنداء المقصود في الآية هو النداء عند قعود الإمام للخُطبة (۲)، وفي إدخال الخطبة في مسمى الصلاة إشارة إلى أنها بديلة عن الركعتين اللتين تنقص بهما الجمعة عن الظهر (۳)، وهو يعظم من أمر الخطبة بلا شك، وفيه -أيضًا - إشعار بأن انفضاضهم الآتي ذِكرُه في الآية الأخيرة من السورة كان انصرافًا عما هو في حُكم الصلاة، وقد جاءت اللام في ﴿لِلصَّلَوْةِ ﴾ للتعليل (٤)؛ فالنداء سببه حضور وقت الصلاة، والنداء لا يكون إلا لعظيم، ففيه إشارة إلى تعظيم هذه الصلاة، والإتيان بن شعر بأن الصلاة جزء من اليوم لا تستغرقه، وهذا تخفيف وتيسير لهذه العبادة؛ إذ لا تستغرق اليوم كله (٥).

و ﴿ يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ ﴾ يُذَكِّرُ بالنظر إلى أصل التسمية إلى معانٍ متعددة عظيمة تعظم من شأن هذه الصلاة ولا شك، وقد لخص جملة منها ابن كثير فقال: ﴿ إِنَّمَا سُمِّيَتِ الْجُمُعَةُ جُمُعَةً ؛ لِأَنَّهَا مُشْتَقَةٌ مِنَ الْجَمْعِ ، فَإِنَّ أَهْلَ الْإِسْلَامِ يَجْتَمِعُونَ فِيهِ فِي كُلِّ أَسْبُوعٍ مَرَّةً بِالْمَعَابِدِ الْكِبَارِ ، وَفِيهِ كَمُل جَمِيعُ الْخَلَائِقِ ، فَإِنَّهُ الْيَوْمُ السَّادِسُ من الستة التي خلق الله فيها السموات وَالأَرْضَ ، وَفِيهِ خُلِقَ آدَمُ ، وَفِيهِ أَدْخِلَ الْجَنَّة ، وَفِيهِ أَخْرِجَ مِنْهَا ، وَفِيهِ تَقُومُ السَّاعَةُ ، وَفِيهِ سَاعَةٌ لَا يُوافِقُهَا عَبْدٌ مُؤْمِنٌ يَسْأَلُ الله فِيهَا خَيْرًا

<sup>(</sup>١) نظم الدرر: (٧/ ٩٩٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الطبري: (٢٢/ ٦٣٧)، زاد المسير: (٨/ ٢٢

<sup>(</sup>٣) إمعان النظر في نظام الآي والسور: (١٦٢-١٦٣)، وانظر: المغني، لابن قدامة: (٢/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير: (٢٨/ ٢١٦).

<sup>(</sup>٥) علىٰ القول بأن (من) تبعيضية، وقيل: إنها بمعنىٰ (في)، ينظر: نظم الدرر: (٧/ ٩٩٥)، التحرير والتنوير: (٢٨/ ٢٢٦).



إِلَّا أَعْطَاهُ إِيَّاهُ كَمَا ثَبَتَتْ بِذَلِكَ الْأَحَادِيثُ الصِّحَاحُ»(١).

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير: (٧/ ٢٧٤ - ٢٧٥)، وانظر: زاد المسير: (٨/ ٢٢ - ٣٣).

<sup>(</sup>٢) نظم الدرر: (٧/ ٩٩٥)، ولعله اقتبسه من إشارة الزمخشري الموجزة إلى التعريض باليهود في ذكر الجمعة، ينظر: الكشاف: (١٥/ ٤١١).

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير: (٢٨/ ٢١٩- ٢٢٠)، خلافًا للمفصل في تفسير القرآن: (١٩٥٨) حيث جعلها للاستغراق العرفي، وانظر في مشروعية الجمعة قبل نزول الآيات بل وقبل نزول السورة ما سبق: (٢٠٩).

<sup>(</sup>٤) ينظر: زاد المسير: (٨/ ٢٣)، وقد قال الطبري: «وأصل السعي في هذا الموضع العمل»، تفسير الطبري: (٢٢/ ٢٣٧).

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبرى: (٢٢/ ٦٣٧).

<sup>(</sup>٦) زاد المسير: (٨/ ٢٣)، واقتصر الطبري على القول بأنها الخطبة، تفسير الطبري: (٢٢/ ٢٤٢).



الْخُطْبَةُ مِنَ الذِّكْرِ» (١)، وما أحسنَ وأخصر قولَ البقاعي هنا: «أي الخطبة والصلاة المذكِّرة بالمَلك الأعظم الذي من انقطع عن خدمته هلك» (٢)! وإذا استحضرنا صفات الله المذكورة في مطلع السورة ﴿ٱلْمَاكِٱلْقُدُّوسِٱلْعَزِيزِ ٱلْمَكِيمِ ﴾ عَظُم شأن الخطبة والصلاة في قلوبنا جدًّا.

ثم نصَّ علىٰ مسألةٍ مفهومة من الكلام السابق فقال: ﴿وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ﴾ إذ ترْك البيع مفهوم من السعي إلىٰ الصلاة، والتنصيص علىٰ ترك البيع لكثرة الانشغال به مع أن فيه نظرًا إلىٰ سبب نزول السورة (٣)، ولعل الأليق بمقام الحثِّ علىٰ الاهتمام بالجمعة قولُ من قال: إن تخصيصه «لِما فيه من إغراء؛ فالقدرة علىٰ ترك البيع عند النداء يجعل القدرة علىٰ غيره أيسر (٤)، والتعبير بالفعل (ذَرُوا) دون (اتْرُكوا) يُشعر بقلة الاكتراث بهذا البيع المتروك؛ لأن ما يسعىٰ إليه المصلِّي أعظمُ بكثير، وعدم الاكتراث فيه جانبٌ قلبي يتناسب أشد المناسبة مع السعي الذي أساسه القلوب، وكلا الأمرين يتعاضد في انصراف القلب عن كل شاغل عن هذه الصلاة العظمیٰ (٥).

والتعريف في ﴿ٱلْبَيْعَ ﴾ يحتمل العهد العلمي، فهو مذكّر بالبيع وما له من مكانة وحضور في القلوب، كما يحتمل استغراق الأفراد (٢)؛ فهو مُشعر بأن البيع بجميع

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: (٢٨/ ٢٢٥ - ٢٢٦).

<sup>(</sup>٢) نظم الدرر: (٧/ ٦٠٠)، وهو نظر لطيف منه إلىٰ حادثة الانصراف.

<sup>(</sup>٣) الكشاف: (١٥/ ١٧)، التحرير والتنوير: (٢٨/ ٢٢٦).

<sup>(</sup>٤) غرائب الإعجاز: (٤٣٣).

<sup>(</sup>٥) ينظر: مفردات ألفاظ القرآن (وذر)، وقد لمح البقاعي نكتة أخرى مع اعتماده على نفس المعنى له: ﴿وَذَرُوا ﴾، انظر: نظم الدرر: (٧/ ٢٠١)، بينما يرئ د/ محمد حسن جبل أن (ذروا) بمعنى (اتركوا)

بلا فرق، المعجم الاشتقاقي المؤصل: (١/ ٤٦٦ – ٤٦٧).

<sup>(</sup>٦) اقتصر على الثاني في التفسير المفصل: (١٩٥٨).



أشكاله وأنواعه -ومهما كان في الظاهر مُربحًا- يظل دون مستوى أن يكترث به إذا نودي للصلاة من يوم الجمعة، ولعل التشريك بالواو بين الأمرين: ﴿فَالسَعَوَا ﴾ ﴿وَذَرُوا ﴾ يشعر أنهما مطلوبان معًا، فلا يكفي أن تسعى ظاهرًا إلىٰ ذكر الله حتىٰ تذر بقلبك وقالبك البيع.

ثم زاد الأمر تفخيمًا بأن جاء الكلام على طريقة الاستئناف البياني -شبه كمال الاتصال-، وكأن سائلًا سأل: لماذا أسعىٰ إلىٰ ذكر الله وأذر البيع؟ فأجيب: ﴿ فَالِكُمْ خَيْرٌ لَّكُو إِن كُنْتُمْ تَعَكَّمُونَ ﴾، وهذا يشعر بأن الكلام السابق يجعل النفوس المؤمنة تتطلع إلى ما بعده، وترغب في معرفة علته، وقد افتتح الجواب باسم الإشارة الدال أن الخيرية لصلاة الجمعة ظاهرة يُشار إليها إشارةَ المحسوس، وأنها محل العناية، مع ما في إشارة البُعد من الإشعار بأن المأمور به في الآية له منزلة عالية لا يرتقي إليها كل أحد، وقوله: ﴿خَيْرٌ ﴾ اسم تفضيل، ولم يذكر المفضل، وكأنه أقل مِن أن يذكر، وزاد الإشعار بالفضل مع الامتنان فقال: ﴿ لَّكُو ﴾، وقوله تعالىٰ: ﴿ إِن كُنْتُمْ نَعْـَامُونِ ﴾ بما تحمله ﴿إِن فِي هذا المقام من التشكيك يُشعر بأن هذه الخيرية خفيت على ا بعض المخاطِّبين، وعلىٰ هذا يحمل تعريضًا بالمنصرفين وكأنهم لم يدركوا تلك الخيرية، والتعبير بالعلم دون المعرفة، يشعر أن تلك الخيرية مما لا يدرَك بمجرد المعرفة التي لا تكون إلا حضورية بدَهية، بل يحتاج إلىٰ علم يدرك بداهة أحيانًا، ويحصل بالاكتساب في أحيانٍ أخرى (١<sup>)</sup>، مع ما في المضارع من الدلالة على التجدد التي قد تفيد هنا أن إدراك الخيرية يزداد ويتجدد بما يعلمه المسلم من فضائل هذه العبادة وما يؤديه منها، وقد حذف مفعول ﴿نَعَلَمُونِ ﴾ فاحتمل التقديرَ وعدمَه (٢)، فعلى التقدير يكون العتاب ألطف لكون العِلم الذي فاتهم هو ما يتعلق بفضل صلاة

<sup>(</sup>١) انظر: العلم والفقه والمعرفة فقه دلالتها واستعمالها في القرآن الكريم: (٢١- ٢٢).

<sup>(</sup>٢) تفسير البيضاوي: (٩/ ١٧٦).

#### مُلابِسَاتِ النَّرُوُلُ وَأَثَرُهَا فِي التَّوْجِيهِ البَلاَغِي لِآيَاتِ الفُّرَانِ



الجمعة، بخلاف القول بعدم التقدير فإنه يكون من باب تنزيل المتعدي منزلة اللازم، فيكون العِلم مفقودًا منهم بالكلية، وهذا أشد في الذم؛ فلعل الأول بالنظر إلى عموم أسلوب السورة وما فيه من التلطف بالعتاب أولى (١).

ثُم جاءت الآية التالية لتبين الحُكم بعد أن تُقضىٰ الصلاة، وفيه مزيد إشعار بيُسر هذه العبادة الجليلة؛ فقال: ﴿فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوْةُ فَٱنسَّثِيرُواْ فِٱلْأَرْضِ وَٱبْتَغُواْ مِن فَضْلِ ٱللَّهِ وَٱذَكُرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴿ ﴿ وَإِنَّمَا أَعْقِبَ بقَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوٰةُ فَٱنتَشِرُواْ فِ ٱلْأَرْضِ وَٱبْتَغُواْ مِن فَصْل ٱللَّهِ ﴾ تَنبيها عَلَىٰ أَنَّ لَهُمْ سَعَةً مِنَ النَّهَارِ يَجْعَلُونَهَا لِلْبَيْعِ وَنَحْوِهِ مِنِ ابْتِغَاءِ أَسْبَابِ الْمَعَاشِ، فَلَا يَأْخُذُوا ذَلِكَ مِنْ وَقْتِ الصَّلَاةِ»(٢)، وهذا يُؤكِّد أن في الآية تيسيرًا علىٰ المكلَّفين، وهذا ما يدل عليه نظم الآية بجِلاء، بما في أداة الشرط ﴿إِذَا ﴾ من الإشعار بتكرر الحدوث، وهذا يخفف من ثقل الصلاة والعجلة إلى اللهو والتجارة، فالصلاة لابد أن تُقضيٰ ويُفرغ منها، وبما في بناء الفعل للمفعول من الإشعار بسهولة الأمر، وقوله: ﴿ ٱلصَّلَوٰةُ ﴾ لطيف للغاية؛ فقد كان الأمر بالسعي إلىٰ ذكر الله، لكن الذي قُضى وتم هو الصلاة فقط، أما الذِّكر فمستمرٌّ كما سيأتي الأمر به قريبًا، وأما قوله -سبحانه-: ﴿فَأَنتَشِرُوا ﴾ فظاهره الأمر المقتضي للوجوب، والمقصود به هنا الإباحة، لكن تصويرها في صورة الأمر أعطاها أهمية وقوة، والتعبير بالانتشار بما في مادته من الدلالة على التصرف (٣)، وما في صيغة (الافتعال) من الدلالة على ا الاجتهاد والتكلف(٤) = مزيدُ حثُّ علىٰ هذا الأمر، مما يحقق توازنًا بين السعى

<sup>(</sup>١) قارن بحاشية الشهاب: (٩/ ١٦٩،١٦٩).

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير: (٢٨/ ٢٢٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: مفردات ألفاظ القرآن (نشر).

<sup>(</sup>٤) انظر: نظم الدرر: (٧/ ٢٠١).



إلىٰ الصلاة والانتشار في الأرض، وقد زاد هذا الحث قوة بقوله: ﴿فِ ٱلْأَرْضِ ﴾ بما في ظرفية حرف الجر (في) مِن الإشارة إلىٰ الدخول في أعماق الأرض، وبما في (ال) الاستغراقية من الشمول، وكل هذا يشعر بأن ما حَرُمَ وقت الصلاة قد أبيح وصار بإمكان الإنسان أن ينتفع به.

وأما قوله: ﴿وَٱبْتَعُواْ مِن فَصْلِ ٱللَّهِ ﴾ فهو من الإطناب بعطف الخاص على العام، مما يشعر بأهمية هذا الخاص، خاصة وأن النفوس نُهيت عنه عند النداء نهيًا خاصًّا في قوله: ﴿وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ﴾؛ إذ المقصودُ بفضل الله هنا البيعُ نفسه، وهذا يُشعر بإحدى فوائد صلاة الجمعة -والطاعة عمومًا-، وهو أن البركة تحل في البيع إذا امتثل العبد أمرَ الله، والإتيان بـ: (مِن) التبعيضية أرشدَ للقصد في الطلب، وهو متناسق تمامًا مع العتاب الآتي على الانفضاض لأجل اللهو والتجارة، ثم عطف على هذين الأمرين الدنيويين أمرًا دينيًّا قد يغفل عنه المسلم بعد الجمعة فقال: ﴿وَأَذَكُرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴿ ﴾، ففيه «احْتِرَاسٌ مِنَ الإنْصِبَاب فِي أَشْغَالِ الدُّنْيَا انْصِبَابًا يُنْسِي ذِكْرَ اللهِ، أَوْ يَشْغَلُ عَنِ الصَّلَوَاتِ، فَإِنَّ الْفَلَاحَ فِي الْإِقْبَالِ عَلَىٰ مَرْضَاةِ الله تَعَالَىٰ» (١)، وقد أطنب وتمَّم الأمر بالذِّكر بقوله: ﴿ كَثِيرًا ﴾ مما يشعر بالحاجة الماسَّة إليه بحيث لا يكفى القليل منه، ولعله مع ذلك يشعر أن التقصير في هذا العمل قد يفضي إلىٰ ما ستأتي الإشارة إليه مما وقع من خلل، مع ما أفاده حرف الترجي (لعل) من جعل القلب بين الرجاء في القبول والخوف من الرد<sup>(٢)</sup>، وما في الفلاح من الظفر بالمطلوب من مناسبةٍ للتجارة التي سيذكر الانفضاض إليها قريبًا.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: (٢٨/ ٢٢٧).

<sup>(</sup>٢) باعتبار أن هذا الترجى ناظر إلى المخاطب لا إلى المتكلم، ينظر: نظم الدرر: (٧/ ٢٠٢).



وأخيرًا، وفي ختام السورة قال المولى عز وجل في إشارة لطيفة يسيرة لما حدث في الجيل الأول والأكمل، وهي إشارة تحمل في طيَّاتها «الدعوة إلى التعجب من أمرهم وإيمانهم» (١)، و «... أنَّ مَن فعل هذا ينبغي أن يصحح إيمانه» (٢)، قال تعالى: ﴿وَإِذَا رَأُواْ يَجَرَدُّ أَوَ لَهُوَ الفَضَّواْ إِلَيْهَا وَتَرَكُّوكَ قَابِماً قُلُ مَا عِندَ ٱللَّهِ خَيرُ مِّنَ اللَّهُو وَمِنَ التِّجَرَدُّ وَاللَّهُ خَيرُ اللَّهُو وَمِنَ التِّجَرَدُّ وَاللَّهُ خَيرُ اللَّهُو وَمِنَ التِجَرَدُ وَاللَّهُ خَيرُ اللَّهُو وَمِنَ التِجَرَدُ وَاللَّهُ خَيرُ اللَّهُو وَمِنَ اللَّهُو وَمِنَ التَّجَرَدُ وَاللَّهُ مِن المواجهة بالخطاب (٣)، و (إذا) هنا قد واستخدام أسلوب الغيبة أليق هنا وأرق من المواجهة بالخطاب (٣)، و(إذا) هنا قد تشعر أن رؤية التجارة أمر مجزوم بوقوعه؛ فلابد من وجود هذه الشواغل الدنيوية، لكن لا ينبغي الالتفات إليها في هذا المقام العظيم (٤)، والرؤية هنا على القول أنها بصرية رغم أنهم لا يرون اللهو والتجارة من باب أنه عِلمٌ كالرؤية؛ إذ إنهم سمعوا الصوت فانفضوا إليه، وهو أشد في العتاب من جعلها عِلميَّة؛ لأنه يجعلهم من شدة رغبتهم في ذلك الغائب جعلوه كالحاضر، فكأنهم لم يمتثلوا للأمرين: السابق شدة رغبتهم في ذلك الغائب جعلوه كالحاضر، فكأنهم لم يمتثلوا للأمرين: السابق

<sup>(</sup>١) غرائب الإعجاز: (٤٣٣ - ٤٣٤).

<sup>(</sup>٢) غرائب الإعجاز: (٤٣٤).

<sup>(</sup>٣) يرئ الطاهر ابن عاشور هذا الالتفات يشعر بالإعراض عنهم توبيخًا، ينظر التحرير: (٢٨ / ٢٢٧-٢٢٨) ولعل ما ذكرته أليق لسببين: الأول: أن الخطأ كان عابرًا غير مقصود فيناسبه التلطف أكثر من التوبيخ، الثاني: أن أسلوب السورة قائم من مطلعها على التعريض وعدم المواجهة، والله أعلى وأعلم.

<sup>(</sup>٤) في دلالة (إذا) هنا خلاف طويل ما بين جعلها ظرفًا للزمان المضي مجردًا عن معنى الشرط؛ لأن هذا الانفضاض مضى، التحرير والتنوير: (٢٨/ ٢٢٩)، أو جعلها على بابها -وهو بعيد-، أسرار تقييد المسند بأدوات الشرط: (٥٠٥- ٧٠٤)، وقد قيل: إن الحادثة تكررت، لكن لم يثبت ذلك بإسناد مرضي، انظر: تفسير ابن كثير-وأشار إلى ضعفه بقوله: «زعم»-: (٧/ ٢٧٩)، التحرير والتنوير: (٨٢/ ٢٢٨)، الاستيعاب في معرفة الأسباب -وهو الذي بين ضعفه-: (٣/ ٢٠٩-٤١)، موسوعة التفسير بالمأثور: (١٢/ ١٤٩).

﴿فَاسَعَوْا ﴾ ﴿وَذَرُوا ﴾ تمام الامتثال (١)، و ﴿ يَجَرَوا أَوْلَهُوا ﴾ نكرتان في سياق الشرط فتفيد العموم، وهذا العموم متناسب مع العتاب ومع (إذا)، وقد تقدمت التجارة على اللهو من باب التدلي (٢) من الأعلى إلى الأدنى، وهو الأليق هنا؛ لأنه في بيان الخطأ، ولا شك أن الانفضاض إلى اللهو أشد بُعدًا عن الصواب، "وَلَعَلَ التَّقْسِيمَ الَّذِي أَفَادَتْهُ ﴿ أَقَ ﴾ في قَوْلِهِ: ﴿أَوْلَهُوا ﴾ تَقْسِيمٌ لِأَحْوَالِ الْمُنْفَضِّينَ؛ إِذْ يَكُونُ بَعْضُهُمْ مِنْ ذَوِي

الْعَائِلَاتِ خَرَجُوا لِيَمْتَارُوا لِأَهْلِهِمْ، وَبَعْضُهُمْ مِنَ الشَّبَابِ لَا هِمَّةَ لَهُمْ فِي الْمِيرَةِ وَلَكِنْ

أَحَبُّوا حُضُورَ اللَّهو »(٣)؛ فعليه يُعدُّ مِن المناسبة للحادثة التي نزلت فيها الآية.

وقوله: ﴿ أَنفَضُّوا إِلْيَهَا ﴾ بما في مادته من الدلالة على الكسر والتفريق (٤) يزيد من العتاب؛ إذ يذكّر بالأثر السيئ لما صدر، وهو كالمقابل ليوم الجمعة الدال على الاجتماع، كما يشعر بصيغة (الانفعال) بالمبالغة التي تزيد من العتاب؛ إذ تدل على الحرص الذي وقع منهم -رضوان الله عليهم أجمعين - (٥)، كما أن حرف الجر أشعر بأن المُنفضَ إليه كان هدفًا لا مجرد سبب، وهذا يزيد العتاب كذلك، أما تأنيث الضمير وعوده على التجارة دون اللهو فلأن التجارة هي الأهم (١)، وهذا أخف في العتاب فيما يبدو، وقد صرح بعدها في قوله: ﴿ وَتَرَكُوكَ قَابِماً ﴾ بفداحة الخطأ،

<sup>(</sup>١) انظر الخلاف فيها في: حاشية الجمل: (٤/ ٣٤٥)، والتفسير المفصل: (١٩٥٩).

<sup>(</sup>٢) التدلي: أن يذكر الأعلىٰ أولًا ثم الأدنىٰ لنكتة، شرح عقود الجمان، للسيوطي: (٢/ ١٤٥)، وينظر: معجم المصطلحات البلاغية: (٢/ ٣٦٦-٣٦٧).

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير: (٢٨/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>٤) انظر: نظم الدرر: (٧/ ٢٠٢)، والمعجم الاشتقاقي: (فضض - فضفض).

<sup>(</sup>٥) أما معنىٰ المطاوعة فالغالب عدم مراعاته في هذه اللفظة، انظر: التحرير: (٢٨/ ٢٢٩).

 <sup>(</sup>٦) ينظر على سبيل المثال في النقاش في ذلك: الكشاف: (١٥/ ٤٢٠)، فتوح الغيب: (١٥/ ٤٢٠)
 - (٤٢١)، التحرير والتنوير: (٢٨/ ٢٢٧).

#### مُلابِسَاتِ النَّرُولِ وَأَرَّهَا فِي التَّوْجِيهِ البِّلاغِي لِآيَاتِ الْعُرْآنِ



فإذا استحضرنا ما في مطلع السورة مِن الامتنان ببعثته في فيهم، واستحضرنا مهامّه التي كان يقوم به زاد العتاب إيلامًا، لكنه عتابٌ يمس القلوب مسًّا رقيقًا بكل ما اكتنفه وسبقه من بداية السورة (١).

وبعد وصف ما حدث بهذه الكلمات الموجزة المُحكَمة توجّه الخطاب البيهم، لكنه صدر بر فَنَ وكأنهم في هذه اللحظة ليسوا أهلًا للخطاب المباشر وقد انفضوا عن ساحة الحضور، وقد أشعر التعبير عنهم بالغائب في قوله: ﴿وَإِذَا النيهود رَوَّةَ النفضوا عن ساحة الحضور، وقد أشعر التعبير عنهم بالغائب في قوله: ﴿وَإِذَا البيارة هنا كانت أظهر، خاصة أنها تتناسب مع خطاب اليهود السابق في قوله: ﴿وَلَيْ يَالَّهُ الَّذِينَ هَادُوا ﴾ (٢)، والملاحظ أن ما أمر النبي صلى الله عليه بتبليغه لهم كان ظاهرًا معلومًا لديهم، لكنهم أخبروا به لِما صدر منهم مخالفًا لاعتقادهم من باب تنزيل العالِم منزلة الجاهل، ولم يأت الكلام مؤكّدًا لأنه مجرد خطأ عابر لا يصل بهم إلى أن ينزّلوا منزلة المنكر، وهو من لطيف العتاب لهم أجر الجمعة وسعته (٣)، مع ما في الإضافة إلى لفظ الجلالة من تعظيم ظاهر، وقد بينتِ الأحاديث النبوية الصحيحة الكثيرة عِظمَ فضل هذا اليوم عمومًا، والخطبة والصلاة -خصوصًا - (٤)، ورغم أن قوله -سبحانه -: ﴿خَيْنُ بِما فيه من الدلالة على الخيرية إلا أن التصريح بالمفضول هنا في قوله: على النفضيل كافي في الدلالة على الخيرية إلا أن التصريح بالمفضول هنا في قوله: في ترتيب على النفضيل كافي في الدلالة على الخيرية المنافرة اخرى مع تغيير في ترتيب على النفضيل من أي الدلالة على الخيرية المنافرة أخرى مع تغيير في ترتيب

<sup>(</sup>١) ومنهم من يراه تفظيعًا للموقف، انظر: التحرير والتنوير: (٢٨/ ٢٢٩)، ولكن التأمل في السورة كلها يجعله أقرب إلىٰ العتاب اللطيف مع ما فيه من تنبيه وإيلام، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) انظر ما سبق: (٢٤١).

<sup>(</sup>٣) انظر: غرائب الإعجاز: (٤٣٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر ذلك مبسوطًا -علىٰ سبيل المثال- في: زاد المعاد: (١/ ٣٥٣).



الكلام، حيث قدَّم التجارة هناك لما سبق<sup>(۱)</sup>، وأخرها هنا علىٰ أسلوب الترقي<sup>(۲)</sup>؛ إذ اللهو أقل شأنًا من التجارة وأبعد عن الوهم أن تكون له الخيرية<sup>(٣)</sup>.

ثم ختمت الآية الكريمة، والسورة العظيمة بجملة جامعة نافعة، فقال ربنا: ﴿وَالْنَهُ خَيْرُ الرَّنِقِينَ ﴾ فكان فيها حُسن اختتام بما في العطف الذي أشعر بإضافة معنى جديد، والإظهار في مقام الإضمار الذي فخَّم الكلام وأعطاه استقلالًا عما قبله ليجري مجرئ الأمثال (٤)، مع التصريح بكونه -سبحانه-: ﴿خَيْرُ الرَّزِقِينَ ﴾ بما فيه تعليق من القلوب بالله حُسن اختتام مع كونه مناسبًا جدًّا لسبب نزول السورة -خصوصًا-، ولآيات السورة -عمومًا-؛ فخير الرازقين هو الذي ينبغي أن يُطلَب الرزق منه -دنيويًّا كان الرزق أو دينيًّا (٥)-، ولا يُلتفت إلى غيره عندما يأتي العباد يوم الجمعة إلى بيته، وخير الرازقين هو الذي ينبغي أن يُطلِكِ يوم الجمعة إلى بيته، وخير الرازقين هو الذي ينبغي أن تسعى القلوب إلى مرضاته رزق رُزقته البشرية جمعاء، وخير الرازقين هو الذي ينبغي أن تسعى القلوب إلى مرضاته رُزقته البشرية جمعاء، وخير الرازقين هو الذي ينبغي أن تسعى القلوب إلى مرضاته وَزَوْ النَّهُ عَيْلُ اللَّهُ اللَّذِينَ عَامُولُ إِذَا نُودِيَ الطَّهَ الْوَقِينِ وَاعلم.

وصلىٰ الله علىٰ نبينا محمد وعلىٰ آله وصحبه أجمعين

<sup>(</sup>١) انظر ما سبق: (٢٥٣).

<sup>(</sup>۲) مضيٰ تعريفه: (۲۱۹).

<sup>(</sup>٣) وفي حاشية الشهاب (٩/ ١٧٧): «لأنه أقوى مذمة فناسب تقديمه في مقام الذم»، ولا أراه صوابًا؛ إذ المقام ليس للذم، بل لبيان الفضل، مع أنه لو كان للذم لكان الأليق الترقي من المذموم إلى الأشد ذمًّا، والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) ينظر: غرائب الإعجاز: (٤٣٥).

<sup>(</sup>٥) ينظر: غرائب الإعجاز: (٤٣٤).



# الخاتِمَة

بهذا تم ما أردت كتابتَه في هذا البحث المتواضع، أسأل الله أن يجعله نافعًا لي، ولكل من يطلع عليه، وأحب أن أسجل بعض ما توصلت إليه من نتائج، وهي:

١/ وجود بعضِ عنايةٍ عند عدد من المفسرين وغيرهم بـ «ملابسات النزول»،
 لكن دون توظيف ظاهر لها لاستخراج النّكات البلاغية -غالبًا-.

٢/ لم تَجِدْ «ملابساتُ النزول» عنايتها في التوجيه البلاغي لآيات القرآن الكريم، وهذا ظاهر للناظر في هذا البحث؛ فرغم جودة التحليلات البلاغية لسورة الجمعة في الكتب والدراسات السابقة –وقد نقلتُ عنها، وانتفعتُ كثيرًا بها - إلا أنها كانت في الغالب لا تلحظ هذا الجانب المهم مع ارتباطه الظاهر بمقتضى الحال الذي هو أساس البلاغة.

٣/ إمكانية استخراج نكات جديدة لم يُشِر إليها السابقون، وإضافات لطيفة
 على ما ذكروه، وهذا ما يمثل -بفضل الله- الإضافة التي قدَّمها هذا البحث.

٤/ وجود حاجة ماسَّة إلىٰ دراسات مماثلة لسائر سور القرآن الكريم، مما
 يُثري البحثَ البلاغي القرآني ويجدده.

## ومن هنا يمكن أن تُستنتج توصيات البحث، وهي:

١/ إقامة عدد من الدراسات على الكتب التي اهتمت بـ «ملابسات النزول»،
 وأذكر منها على سبيل المثال: «التحرير والتنوير» لابن عاشور، و «التفسير الحديث»
 لمحمد عزة دروزة.



٢/ ضرورة تكاتف أقسام السُّنة والسيرة والتفسير من جهة، والبلاغة من جهة للخروج بأعمال علمية رَصينة تخدم هذا الجانب وتجليه، خاصة أن كثيرًا من السور طال نزولها وتنوعت ملابساتها وكثرت المرويات المتعلقة بها مما يحتاج إلىٰ تعاون بين تلك الأقسام وقسم البلاغة.

٣/ إقامة دراسات بلاغية لكل سورة من سور القرآن تبني تحليلها على
 «ملابسات النزول»، وهذا في الحقيقة فرع وتكميل لما ذُكر في النقطة السابقة.

الحاجة إلى دراسة آيات المتشابه اللفظي في سورة الجمعة دراسة تعتمد في توجيهها على «ملابسات النزول» (١).

والحمد لله أولًا وآخرًا وظاهرًا وباطنًا.

**♦ ♦** 

<sup>(</sup>١) ينظر ما سبق: (٢٣٩) هامش (٣).



# تَبْتُ المصَادِرِ وَالمَرَاجِع

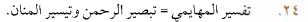
- الإتقان في علوم القرآن، السيوطي، تحقيق مركز الدراسات القرآنية، مجمع الملك فهد
   لطباعة المصحف: ١٤٢٤هـ.
- الأدوات البلاغية في القرآن الكريم، أد/ ظافر بن غرمان العمري، مكتبة الرشد: الرياض،
   الطبعة الأولى: ١٤٤١هـ ٢٠٢٠م.
- الاستيعاب في معرفة الأسباب، سليم الهلالي محمد آل نصر، دار ابن الجوزي: الدمام،
   الطبعة الأولى: ١٤٢٥هـ.
- الاستيعاب في معرفة الأصحاب، ابن عبد البر النمري القرطبي، تحقيق: علي محمد البجاوي، دار الجيل: بيروت، الطبعة الأولى: ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
  - أسد الغابة، عز الدين بن الأثير، دار الفكر، بيروت: ١٤٠٩هـ ١٩٨٩م.
- أسرار تقييد المسند بأدوات الشرط (إن -إذا -لو)، محمود موسى إبراهيم حمدان، رسالة
   دكتوراه بجامعة الأزهر كلية اللغة العربية قسم البلاغة والنقد: ١٤٠٩هـ ١٩٨٨م.
- إشارات الإعجاز في مظان الإيجاز، بديع الزمان النورسي، تحقيق: إحسان قاسم الصالحي،
   دار سوزلر للنشر فرع القاهرة.
- الإصابة في تمييز الصحابة، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود، وعلي محمد معوض، دار
   الكتب العلمية: بيروت، الطبعة الأولى: ١٤١٥هـ.
- ٩ . إمعان النظر في نظام الآي و السور ، محمد عناية الله أسد سبحاني ، دار عمار : الأردن عمان ،
   الطبعة الأولى: ١٤٢٤هـ ٢٠٠٣م.
- ١٠ أنوار التنزيل وأسرار التأويل مطبوع مع حاشية الشهاب ، ناصر الدين البيضاوي ، ضبطه وخرج آياته وأحاديثه: عبد الرزاق المهدي ، دار الكتب العلمية: بيروت لبنان ، الطبعة الأولى: ١٤١٧هـ ١٩٩٧م.



- ١٠. البديع، ابن المعتز العباسي، تحقيق: محمد عبد المنعم خفاجي، دار الجيل: بيروت، الطبعة الثانية: ١٤٢٨هـ ٢٠٠٧م.
- البرهان في علوم القرآن، بدر الدين الزركشي، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار
   المعرفة: بيروت -لبنان.
- 17. البيان في عدِّ آي القرآن، أبو عمر و الداني، تحقيق: غانم قدوري الحمد، مركز المخطوطات والتراث: الكويت، الطبعة الأولى: ١٤١٤هـ ١٩٩٤م.
- 18. تاج العروس من جو اهر القاموس، مرتضى الزبيدي، مجموعة من المحققين، دار الهداية دون بيانات الطباعة.
- 10. تبصير الرحمن وتيسير المنان، علي المهايمي، عالَم الكتب، الطبعة الثانية: ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
- التبيان في البيان، الطيبي، تحقيق ودراسة: د/ عبد الستار حسين زموط، دار الجيل: بيروت، الطبعة الأولى: ١٤١٦هـ ١٩٩٦م.
- 1۷. التحرير في أصول التفسير، د/ مساعد بن سليمان بن ناصر الطيار، الناشر: مركز الدراسات والمعلومات القرآنية بمعهد الإمام الشاطبي التابع للجمعية الخيرية لتحفيظ القرآن الكريم بمحافظة جدة، الطبعة الأولئ: ١٤٣٥هـ ٢٠١٤م.
- ۱۸. التحرير والتنوير، محمد الطاهر بن عاشور، الدار التونسية للنشر الدار الجماهيرية للنشر
   والتوزيع والإعلان دون بيانات الطباعة.
  - تفسير الألوسي = روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني.
    - ٠٢٠. تفسير البيضاوي = أنوار التنزيل وأسرار التأويل.
- ٢١. التفسير الحديث، محمد عزة دروزة، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الثاني: ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
  - ٢٢. تفسير الطبري = جامع البيان عن تأويل آي القرآن.
- ٢٣. تفسير القرآن العظيم، ابن كثير الدمشقي، دار ابن الجوزي: الدمام، الطبعة الأولى: 1٤٣١هـ.

# مُلابِسَات النُّوُلُ وَأَثْرَهَا فِي التَّوْجِيهِ البَلَاغِيلِ إِيَاتِ الْقُرْآنِ







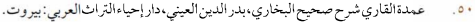
- تلخيص المفتاح، ضبطه وشرحه الأديب الكبير: عبد الرحمن البرقوقي، دار الكتاب
   العربي: لبنان بيروت.
- ٢٦. تهذيب اللغة، أبو منصور الأزهري، تحقيق: محمد عوض مرعب، دار إحياء التراث العربي: بيروت، الطبعة الأولىٰ: ٢٠٠١م.
- الجامع الصحيح = صحيح البخاري، أبو عبدالله البخاري، خدمة: محمد زهير بن ناصر الناصر، دار المنهاج: بيروت، دار طوق النجاة: بيروت، الطبعة الثانية: ١٤٢٩هـ.
- ٢٨. جامع البيان عن تأويل آي القرآن، أبو جعفر الطبري، تحقيق: د/ عبدالله التركي، دار عالم
   الكتب: الرياض، ١٤٣٤هـ ٢٠١٣م.
  - ٢٩. حاشية الجمل = الفتوحات الإلهية بتوضيح تفسير الجلالين للدقائق الخفية.
- . \* حاشية الدسوقي على مختصر المعاني ضمن شروح التلخيص ، محمد الدسوقي ، دار الكتب العلمية بيروت ، لبنان .
  - ٣١. حاشية الشهاب = عناية القاضى وكفاية الراضى.
- حاشية مخلوف المنياوي على حلية اللب المصون للدمنهوري على منظومة الجوهر المكنون، مكتبة ومطبعة البابي الحلبي، ١٣٥٧هـ ١٩٨٣م.
- ٣٣. حلية اللب المصون، أحمد الدمنهوري، مكتبة ومطبعة البابي الحلبي، ١٣٥٧ هـ-١٩٨٣ م.
- ٣٤. خزانة الأدب وغاية الأرب، ابن حجة الحموي، تحقيق: د/ كوكب دياب، دار صادر: بيروت لبنان، الطبعة الثانية: ١٤٢٥ ٢٠٠٥م.
  - ٣٥. الدر المنثور في التفسير بالمأثور، جلال الدين السيوطي، دار الفكر: بيروت.
- ٣٦. دلائل الإعجاز، عبد القاهر الجرجاني، قرأه وعلق عليه: محمود شاكر، مطبعة المدني:
   القاهرة، دار المدني بجدة، الطبعة الثالثة: ١٤١٣ ١٩٩٢.
- ٣٧. روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، محمود الآلوسي، دار الفكر للنشر والتوزيع.
- ٣٨. زاد المعاد في هدي خير العباد، ابن قيم الجوزية، مؤسسة الرسالة: بيروت مكتبة المنار



- الإسلامية: الكويت، الطبعة السابعة والعشرون: ١٥١٥هـ ١٩٩٤م.
- ٣٩. زاد المسير في علم التفسير، ابن الجوزي، دار الفكر: بيروت -لبنان، الطبعة الأولى:
   ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.
- ٤٠. زهر الأكم في الأمثال والحكم، نور الدين اليوسي، تحقيق: د/ محمد حجي، د/ محمد الأحضر، الناشر: الشركة الجديدة دار الثقافة، الدار البيضاء المغرب، الطبعة الأولئ،
   ١٤٠١هـ ١٩٨١م.
- ٤١. سلسلة الأحاديث الصحيحة وشيء من فقهها وفوائدها، محمد ناصر الدين، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع: الرياض، الطبعة الأولى: ١٤١٦هـ ١٩٩٦م.
- ٤٢. السيرة النبوية، ابن هشام، تحقيق: مصطفى السقا- إبر اهيم الأبياري عبد الحفيظ شلبي، دار إحياء التراث العربي: بيروت لبنان.
- ٤٣. السيرة النبوية الصحيحة، د/ أكرم ضياء العمري، الناشر: مكتبة العبيكان: الرياض، الطبعة السابعة: ١٤٣٤ ٢٠١٣م.
- السيرة النبوية العطرة في الآيات القرآنية المسطرة، محمد إبر اهيم شقرة، مكتبة المعارف،
   ١٤١٨هـ.
- 23. شرح عقود الجمان في المعاني والبيان بهامش شرح عقود الجمان للمرشدي ، جلال الدين السيوطي ، البابي الحلبي ، الطبعة الثانية: ١٣٧٤هـ ١٩٥٥م.
- ٢٦. صحيح مسلم، أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري، عناية: محمد فؤاد عبد الباقي، دار
   الحديث: القاهرة، الطبعة الأولى: ١٤١٢هـ ١٩٩١م.
- ٧٤. الطبقات الكبرئ، ابن سعد، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، الناشر: دار الكتب العلمية –
   بيروت، الطبعة: الأولئ، ١٤١٠هـ ١٩٩٠م.
- 24. علم تأريخ نزول آيات القرآن ومصادره، د/ أحمد خالد شكري، وأ/ عمران سميح نزال، جمعية المحافظة على القرآن الكريم: الأردن عمان، الطبعة الأولى: ١٤٢٨ هـ ٢٠٠٧م.
- العلم والفقه والمعرفة فقه دلالتها واستعمالها في القرآن الكريم، د/ محمود موسى حمدان،
   مكتبة وهبة: القاهرة، الطبعة الأولى: ١٤٢٣ هـ ٢٠٠٣م.

# مُلاسِمات النَّرُقُل وَأَثَرَهَا فِي التَّوْجِيهِ البَلَاغِي لِآيَاتِ الْقُرَانِ







- الرزاق المهدي، دار الكتب العلمية: بيروت لبنان، الطبعة الأولى: ١٤١٧هـ ١٩٩٧م.
- غرائب الإيجاز والنكات في مقامات أسباب النزول، د/ محمد إبر اهيم شادي دار اليقين:
   مصر المنصورة، الطبعة الأولى: ١٤١٩ ٢٠٠٨م.
- ٥٣. فتح الباري شرح صحيح البخاري، ابن حجر العسقلاني، دار المعرفة: بيروت، ١٣٧٩ هـ.
- ٥٤. فتوح الغيب في الكشف عن قناع الريب، الطيبي، تحقيق: مجموعة من الباحثين حقق الجزء المتعلق بالبحث: د/ لطفي بن محمد الزُّغير، جائزة دبي الدولية للقرآن الكريم، الطبعة الأولى: ١٤٣٤هـ ٢٠١٣م.
- الفتوحات الإلهية بتوضيح تفسير الجلالين للدقائق الخفية، سليمان بن عمر -الجمل-،
   دار إحياء الكتب العربية فيصل عيسي البابي الحلبي.
- ١٥٠. الفروق اللغوية، أبو هلال العسكري، دار الكتب العلمية: لبنان، تحقيق محمد باسل عيون السود، الطبعة: ١٤٢١ ٢٠٠٠م.
- ٥٧. قضية الفصل والوصل بين المفردات عند البلاغيين، محمد بن علي الصامل، دار كنوز إشبيليا: الرياض، الطبعة الأولى: ١٤٢٨هـ ٢٠١٧م.
- الكشاف مطبوع مع فتوح الغيب ، الزمخشري، تحقيق: مجموعة من الباحثين حقق الجزء المتعلق بالبحث: د/ لطفي بن محمد الزُّغير، جائزة دبي الدولية للقرآن الكريم، الطبعة الأولى: ١٤٣٤هـ ٢٠١٣م.
- ٥٩. المسند، أحمد بن محمد بن حنبل الشيباني، تحقيق: شعيب الأرناؤ وطو آخرون، مؤسسة الرسالة: بيروت، الطبعة الأولئ: ١٤٢١هـ ٢٠٠١م.
- ٦٠. المطول شرح تلخيص المفتاح، سعد الدين التفتاز اني، تحقيق عبد العزيز بن محمد السالم، وأحمد بن صالح السديس، مكتبة الرشد، الطبعة الأولىٰ: ١٤٤١هـ ٢٠١٩م.
- معاني النحو، د/ فاضل صالح السامرائي، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع: عمان
   الأردن، الطبعة الأولى: ١٤٢٠ ٢٠٠٠م.



- 11. المعجم الاشتقاقي المؤصل لألفاظ القرآن الكريم، د/ محمد حسن جبل، قدم لهذه الطبعة، وضبطها وعلق على بعض مسائلها: عبد الكريم محمد جبل، مركز المربي، الطبعة الرابعة: ١٤٤٠هـ ٢٠١٩م، الاستشارات التربوية والتعليمية.
- معجم المصطلحات البلاغية وتطورها، د/ أحمد مطلوب، الدار العربية للموسوعات:
   بيروت، الطبعة الأولى: ١٤٢٧هـ ٢٠٠٦م.
  - المغنى، ابن قدامة المقدسي، مكتبة القاهرة، ١٣٨٨هـ ١٩٦٨م.
- مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، ابن هشام، تحقيق: فخر الدين قباوة، دار اللباب: تركيا،
   الطبعة الأولى: ٢٠١٨هـ ٢٠١٨م.
- 77. مفاتيح للتعامل مع القرآن، د/ صلاح عبد الفتاح الخالدي، دار القلم: دمشق بيروت، الطبعة الثانية: ١٤١٥هـ ١٩٩٤م
- مفردات ألفاظ القرآن، الراغب الأصفهاني، تحقيق: صفوان عدنان داوودي، دار القلم:
   دمشق الدار الشامية: بيروت، الطبعة الثانية: ١٤١٨هـ ١٩٩٧م.
- ١٨. المفصل في تفسير القرآن الكريم تحقيق و تعليق على تفسير الجلالين ، فخر الدين قباوة ،
   مكتبة لبنان ناشرون ، الطبعة الأولى: ٢٠٠٨ م.
- ٦٩. مقاييس اللغة، ابن فارس، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار الجيل: بيروت، الطبعة الأولئ: ١١٤١١هـ ١٩٩١م.
- المقدمات الأساسية في علوم القرآن، عبدالله يوسف الجديع، مركز البحوث الإسلامية:
   ليدز بريطانيا، توزيع مؤسسة الريان: بيروت لبنان، الطبعة الأولى: ٢٢٢١هـ ٢٠٠١م.
- المقصد الأسنى في شرح معاني أسماء الله الحسنى، أبو حامد محمد بن محمد الغزالي، تحقيق: بسام عبد الوهاب الجابي، الناشر: الجفان والجابي قبرص، الطبعة: الأولى، الدمني المحمد العبد الوهاب الجابي، الناشر: الجفان والجابي المحمد العبد الوهاب الجابي، الناشر: الجفان والجابي المحمد الطبعة: الأولى، المحمد العبد المحمد العبد ا
- ٧٢. المكي والمدني دراسة تأصيلية نقدية من أول القرآن الكريم إلى نهاية سورة الإسراء ،
   عبد الرزاق حسين أحمد، دار ابن عفان: الدمام، الطبعة الأولى: ١٤٢٠هـ ١٩٩٩م.
- ٧٣. المكى والمدنى من السور والآيات من أول سورة الكهف إلىٰ آخر سورة الناس،

#### للابسات النزول وائرها فيالتوجيه البلاغي لآيات الفرآن





- د/ محمد بن عبد العزيز الفالح، دار التدمرية: الرياض، الطبعة الأولى: ١٤٣٣هـ ٢٠١٢م.
- ٧٤. ملاك التأويل، أحمد بن الزبير الغرناطي، تحقيق: د/ محمود كامل أحمد، دار النهضة العربية: بيروت: ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
- موسوعة التفسير بالمأثور، إعداد: مركز الدراسات والمعلومات القرآنية، المشرف العلمي: أد/ مساعد بن سليمان الطيار، مركز الدراسات والمعلومات القرآنية بمعهد الإمام الشاطبي: جدة دار ابن حزم: بيروت، الطبعة الأولئ: ١٤٣٩هـ ٢٠١٧م.
- ٧٦. نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، برهان الدين البقاعي، خرج آياته وأحاديثه ووضع حواشيه: عبد الرزاق غالب المهدي، دار الكتب العلمية: بيروت -لبنان، الطبعة الأولى: 01٤١٥هـ ١٩٩٥م.
- ٧٧. النظم الفني للقرآن، عبد المتعال الصعيدي، مكتبة الآداب -دون أي معلومات لمكان وسنة الطباعة-.
- ٧٨. وحدة النسق في سورة الجمعة، د/ محمد أحمد الجمل، د/ محمد رضا الحوري، مجلة أبحاث اليرموك، سلسلة العلوم الإنسانية والاجتماعية، ٢٠١١م.





# المؤضوعات

| 199                | مستخلص البحث                                        |
|--------------------|-----------------------------------------------------|
| Y • 1              | المقدمة                                             |
| ۲۰۴                | التمهيد                                             |
| ۲۰٤                | «ملابسات النزول» لغة                                |
|                    | «ملابسات النزول» اصطلاحًا                           |
| ۲۰۰                | الدراسات السابقة                                    |
| ۲۰۷                | المبحث الأول: ملابسات نزول سورة الجمعة              |
|                    | أولًا: مدنية السورة                                 |
|                    | ثانيًا: تأريخ نزول السورة                           |
|                    | ثالثًا: ترتيب نزول السورة بين السور                 |
| 717                | رابعًا: سبب نزول السورة                             |
| ملابسات نزولها ۲۱۶ | المبحث الثاني: الأسرار البلاغية لسورة الجمعة في ضوء |
| 710                | المطلب الأول: براعة الافتتاح                        |
| 771                | المطلب الثاني: الامتنانُ ببعثة سيد الأنام 🌦         |
| 777                | المطلب الثالث: التعريض بالكلام عن اليهود            |
| ما وقع فيها ٢٤٤    | المطلب الرابع: أحكام صلاة الجمعة، والتنبيه على      |
| ۲۰٦                | الخاتمة                                             |
| Υ٥Λ                | ثبت المصادر والمراجع                                |
| ۰۲۲                | الموضوعات                                           |



# TADABBUR MAGAZINE

Refereed Scientific Blannual Journal specialized in the Arbitration and Publication of the Researches and Studies related to the Areas of Meditating on the Holy Qur'an

Issue No. (11) Year 6 / Muharram 1443 AH, corresponding to August 2021



#### **TADABBUR MAGAZINE Index:**

The Quranic Pieces of Spiritual Guidance in the Almighty's words:

"And (all) the Most Beautiful Names belong to Allah, so call on Him by them..." [Al-A'arâf: 180] Dr. Mohammed ali gamil Al-materi

Beings receiving Divine Protection according to the Surah Al-Hijr

Dr. Hamid bin Adhan Al-Ansari

Things that nullify Good Deeds according to the Surah Muhammad (Peace be upon him) An objective study

Dr. Badria Saeed Al-Wadlee

- The General Context of Revelation and Its Effect on the Rhetorical Analysis of the Quranic Verses —The Sura of Al-Jum'ah as a Case Study— Dr. M. hammad bin Abd Mark bin Omer Nases!
- Dispelling and Correcting Misconceptions by Using the Arabic Triliteral Verb "hasiba, to think" and its Different Tense-related Conjugations in the Quran Dr. Kholoud Muhammad Arith Mahmoud Al-Hawara
- Report on a scientific thesis entitled: Using Images in the Interpretation of the Noble Quran Establishing Principles, Evaluation and Correction
- Report on a scientific project entitled: Al-Naba' Al-Atheem Foundation in Makkah
- Engagement with Obscure Qur'anic Verses and Hadith Texts in Classical and Modern Literature







